# ا قبال بحيثيت مُفكّر بإكستان

ڈاکٹرعبدالحمید

ا قبال ا كا دمى پاكستان ، لا مور

جمله حقوق محفوظ ہیں

ناشر: ناظم اقبال ا کادمی پاکستان مدر میراند

ج المجان اليوان التي المور اليوان التي المور المجان المور المجان المجان

طبع اوّل: تعداد: قیت: مطبع:

محل فروخت :۱۱۱ میکلوڈ روڈ ، لا ہور ، فون نمبر ۲۳۵۷۲۱۴

# تر تنيب

| د يباچه                          |            | ۵   |
|----------------------------------|------------|-----|
|                                  | پېلاحقىي   |     |
| تهبيد                            |            | 11  |
| مغربى تعليم                      |            | ١٣  |
| مغربی جمهوریت                    |            | 10  |
| أردوزبان                         |            | 14  |
| مسلم قوميت                       |            | ۲۸  |
| <br>ميچ                          |            | ٣٧  |
|                                  | دوسرا حصّه |     |
| ا قبال کا ابتدائی دور            |            | ۱۲۱ |
| قيام انگلستان                    |            | ۲٦  |
| د نیاےاسلام اورا قبال            |            | ۵۳  |
| ا قبال كا قوميت كا تصور          |            | ۵۸  |
| ا قبال اور مغربی جمهوریت         |            | 414 |
| فر د اور ملت                     |            | 40  |
| تحریک ِخلافت – گاندهمی اورا قبال |            | ۸۲  |

| مسلمانوں کے تحفظ کا مسکلہ        | ∠•   |
|----------------------------------|------|
| برصغير كى اسلامى سياست اورا قبال | ۸۳   |
| خطبهالله آباد                    | 91   |
| قادیانی مسّله                    | 94   |
| اقبال اور پنجاب نيجه سليڻو كوسل  | 99   |
| ا قبال اور قائداعظم              | 1+1" |
| ح ني آخر                         | 1•Λ  |
| اشارىي                           | 110  |



اقبال بیک وقت فلسفی تھے اور شاعر بھی، اُنھوں نے پاکستان کی جغرافیا کی حدول کی نشان دہی کی اور ہم عصر مسلم معاشرے کے دین، سیاسی اور معاشر تی رجیانات پر دوٹوک اپنی رائے کا اظہار کیا۔
ان جیسے غیر معمولی انسانوں کی ایک خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ وہ اپنے ماحول کے ساتھ گہرا رابطہ رکھتے ہوں ''مین کی دنیا'' میں ڈوب کر قدرت کے بعض سر بستہ رازوں تک رسائی حاصل کر لیتے ہیں،
ان کے خیالات ، تحریروں اور تقریروں کا منبع ہمیشہ ایک نہیں ہوتا۔ کبھی وہ اپنے گردوپیش کے حالات سے متاثر ہوکر زبان کھولتے ہیں اور کبھی اپنی شخصیت کی گہرائیوں سے نکلے ہوئے احساسات کو الفاظ کا جامہ پہناتے ہیں۔ اس لیہ طمی نظروں کو ان کے اقوال میں اکثر تناقض نظر آبیا کرتا ہے، اقبال کی اپنی زندگی میں بہت سے لوگ ان کی سیاست کو ان کے فلسفیا نہ اقوال کی روشنی میں جانچتے اور اس تفناد کی شکایت کیا کرتے تھے۔ یہ دفت یوں پیدا ہوتی ہے کہ ہم اقبال کو صرف ان کی شاعری کے آئینے میں در کیھنے کے عادی ہیں اور ان کے ماحول کے حالات کو اکثر و پیشتر نظر انداز کر دیتے ہیں۔ ان کی شاعری درکھنے کے عادی ہیں اور ان کے ماحول کے حالات کو اکثر و پیشتر نظر انداز کر دیتے ہیں۔ ان کی شاعری موفق سے نہان کی زندگی میں موفق سے نہان کی وفات کے ماحول کے حالات کو اکبر مقصد سے کہ ان کے سیاسی فکر کو ہم عصر واقعات کے آئے منے سامنے رکھا جائے۔

قیام پاکتان کی تحریک کے پیچھے ایک مربوط سلسلۂ فکر کارفر ما تھا جس کے بنیادی خدوخال برطانوی تسلط کے ابتدائی دور میں ہی اُ بھر آئے تھے۔ اقبال، اکبراللہ آبادی کو اپنا مرشد تسلیم کرتے تھے۔ اکبر نے ہی سرسید کے نکتہ چینوں میں پائیدار شہرت حاصل کی ۔ لیکن ان کو بھی ہوا کا رُخ بہچانے میں کوئی دفت پیش نہ آئی، جس احساس نے ان کے قلم سے مندرجہ ذیل اشعار نکلوائے تھے وہی احساس پاکتان کا سنگ بنیاد ہے:

، راج انگاش کا ملک ہندو کا خدا ہی حافظ ہے بھائی صلو کا

#### شخ صاحب لا کھ گانھیں برہمن سے دوسی بے بھجن گائے تو مندر سے ٹکا ملتا نہیں

اکبرشایدای محدود تجربے کی مدد سے اس نکتے تک پنچے ہوں، لیکن سرسید نے یہی سبق میدانِ عمل میں سیھا تھا۔ اقبال نے سرسید کا تتبع کیا۔ ان کے افکار کوفلسفیانہ وسعت دی۔ ان کو پہلے خود اسلام کے آفاقی پس منظر میں جانچا، پھر دوسروں کو سمجھایا۔ جنوری ۱۹۲۹ء میں منعقد ہونے والی آل پارٹیز مسلم کانفرنس کے بلیٹ فارم پر اُنھوں نے سرسید کی سیاسی فراست کو بھر پورخراج عقیدت پیش کیا۔ آج ملک کے اندراور باہر یہ بات بہت سے لوگوں کو کھٹلے گی۔ اندرونِ ملک تو شایداس بات کے سیحتے والوں کی کوئی کمی نہ ہو مگر پورپ اور امریکہ کے سی ملک میں بھی برصغیر جیسے حالات نہیں۔ اس لیے مغربی دنیا کے اہل سیاست اور اہل فکر نے آج تک برصغیر کے مسلمانوں کے سیاسی مسائل پر بھی سنجیدگی سے غور نہیں کیا۔ اس کی گئی اور وجو ہات بھی ہیں۔ مگر بیدا کیا جاری علیہ داستان ہے۔ تفصیلات میں حانے کا یہ موقع نہیں۔

ا قبال دوطرح سے مفکر پاکتان قرار پاتے ہیں، اوّلاً اُنھوں نے برصغیر میں ایک اسلامی سلطنت کے امکان کو بدلائل، ایک عملی شکل میں پیش کیا۔ ثانیاً فکر اقبال کے بہت سے اجزا ہمارے ذہن کا حصہ بن چکے ہیں۔ شعوری اور غیر شعوری طور پرہم ان کے بلند مقاصد کے ساتھ جذباتی وابستگی کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔ یہاں ان دونوں حیثیتوں کو میٹینوں کے میٹینوں کو میٹینوں کے میٹینوں کو میٹین

اقبال کے خیالات کا مرکز اور محور وحدتِ اسلامی کا تصور تھا اور وہ اس کے انتخک مبلغ تھے، کتاب کے پہلے ھے میں ان خطرات کا جائزہ لیا گیا ہے جو ۱۸۵۷ء کے بعد مسلمانوں کی قومی وحدت پر منڈلا رہے تھے، دوسرے ھے میں اقبال کی زندگی کے سیاسی پہلو پر روشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے۔ عملی سیاست کی وادی میں اقبال کا سفر مختصر تھا۔ لیکن ان کی سیاست کوئی ذاتی یا خلاکی سیاست نتھی۔ بلکہ اس سیاست کا جستھی جو ظہور پاکستان کا باعث بنی۔ اس سیاست کا پس منظر پورے ایک دور کی تاریخ ہے۔ تشہیم اقبال کے لیے اس تاریخ کے بعض پہلوؤں سے واقفیت لازمی ہے۔ اس لیے اس کی تفصیل سے مفرنہیں۔

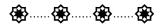
کتاب کی ترتیب میں بعض خامیاں رہ گئی ہیں۔ کہیں کہیں تکرار ہے، لیکن شاید وہ اتنا

ا قبال بحثیت ِمُفَارِ پاکتان غیر ضروری بھی نہیں، بعض مباحث جن کا تعلق دوسرے جصے سے تھا پہلے جصے میں ہی نیٹا دیے گئے ہیں۔ بعض صور توں میں معاملہ بالعکس ہے۔اس سے صرف مضمون کے تسلسل کو قائم رکھنا مقصود ہے۔

> عبدالمجيد لا ہور

۳۰ راگست ۱۹۷۷ء

# بهلاحصه



#### تمهيد

یا کتان کی سیاسی، اد بی اور ثقافتی زندگی میں اقبال کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ان کے اشعار اور ان کی نظموں کو بے پناہ مقبولیت حاصل ہوئی، اُن کی شاعری سے ہندی مسلمانوں کی کم وہیش دو نسلیں متاثر ہوئیں، اقبال کا سب سے بڑا کارنامہ بیہ ہے کہ اُنھوں نے نہایت دلآ ویز اور نا قابل فراموش اشعار کی صورت میں اسلامی نغلیمات کومسلمانوں کے دلوں میں بٹھایا اور زبانوں پر چڑھایا، ظاہری طور پرموجودہ نسل میں اقبال کے پرستاروں کی تعداد کم ہے۔ تاہم پاکستان میں کسی ایک شاعر کےسب سے زیادہ اشعارعوام کی زبان پر ہیں تو وہ غالبًا اقبال ہی ہیں۔اُن کے افکار اور آرابہت ہی صورتوں میں پاکتانیوں کے لیے بنیادی عقائد بن چکے ہیں اب بھی اقبال کے سیاسی شعور کوسال بہ سال خراج عقیدت پیش کیا جاتا ہے اور ان کا نام پاکتان کے خیل کے بانی کی حثیت سے لیا جاتا ہے۔ جو بات مُحبِ اقبال طبقوں کو اکثر تھنگتی ہے وہ یہ ہے کہ اقبال کی بہت ہی مروجہ تصویروں میں اُنھیں بہ حالت خواب دکھایا گیا ہے اور تصویر کے نیچے انگریزی میں اس فتم کے الفاظ لکھے ہوتے ہیں جن سے متر شح ہوتا ہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کے قومی وطن کی ضرورت کا خیال ایک شاعر کوغنو دگی کی حالت میں سوجھا، بدایک ارفع تخیل کی مضحکہ خیز نمایندگی ہے، بہت سے پاکتانی تواس سے کسی قتم کی غلط نہی میں نہیں پڑتے لیکن باہر سے آئے ہوئے لوگوں کوضر ورمغالطہ ہوتا ہے، وہ یہ بیجھنے لگتے ہیں کہ یا کستان کا تخیل محض ایک مجذوب کی بڑیا ایک شاعر کے طائز فکر کی بلند پروازی تھی یا ایک نا قابل عمل تبحویز جس میں حقیقت کم اور شاعری زیادہ ہے۔اس قتم کی تصویریں اوران کے بنچے کھی ہوئی عبارتیں بعض ناواقف یا کتانیوں کے لیے بھی اُلجھن کا باعث بن جاتی ہیں، وہ بھی غیرملکیوں کے طرزِ فکر سے متاثر ہوتے ہیں۔ یہ بات حقیقت سے دور ہے۔ یا کستان بنانے کا خیال کوئی اٹکل پچونظرینہیں تھا۔ اس کے پیچھے ایک طویل تاریخ اور وسیع سیاسی تجربہ تھا۔ اقبال کو تاریخ سے گہری واقفیت تھی اور تاریخی شعور ان کی تحریروں بلکہ اشعار تک میں رجا بسا ہوا ہے، وہ توموں کی زندگی اور موت کے فطری اصولوں کو ہمجھتے تھے۔ اُنھوں نے ۱۹۳۰ء کے خطبہ اللہ آباد میں جو تجویز پیش کی وہ گہرے فور وفکر کا نتیجہ تھی اور ہندوستان کے سیاسی مسائل کے حل کی طرف راہنمائی کرتی تھی۔ یہ بات بھی یا در کھنا ضروری ہے کہ ہندووں اور مسلمانوں کے گہرے اختلافات کے متعلق بہت سے غیر مسلموں نے ان سے پہلے بھی سنجیدگی سے سوج بچار کیا تھا۔ جب ان کو یہ مسلمہ لا پنجل نظر آیا تو اُنھوں نے بھی کسی قسم کی علیحدگی پر ہی زور دیا تھا۔ لیکن اقبال پہلے سرکردہ مسلمان ہیں جنھوں نے برصغیر کے شال مغرب میں اسلامی لائیں تا کثریت کے علاقوں میں ایک اسلامی سلطنت کے قیام کی تجویز اس زمانے کے سیاسی سیاق وسباق کی رشنی میں پیش کی گے۔ اقبال کی تجویز کو اس کے سیاسی اور تاریخی لیس منظر سے علیحدہ کر کے سمجھنا بے سود ہے۔ اس سے نہ اقبال کو آسانی سے سمجھا جاسکتا ہے نہ پاکستان کو۔

پاکتان کیوں وجود میں آیا؟ اس سوال کے بہت سے جواب دیے گئے ہیں۔ تحریک آزادی پر گئی کتاب کتابیں کبھی گئی ہیں۔ ان میں اُن تاریخی عوالی کا بھر پور تجزیہ کیا گیا ہے۔ جھوں نے بعد میں تحریک باکتان کی شکل اختیار کی۔ ہماری تحریک آزادی کے کھاتے میں مجد دا حمد سر ہندی، ٹیپو سلطان، سراج الدولہ، میر قاسم، سیدا حمد شہید، عاجی شریعت اللہ، سرسیدا حمد خاں، اقبال، محمد قاسم نانوتو کی اور محمود الحدن کے نام میں اُنو تو کی اُنو کی اور محمود الحدن کے نام کی نوشوں سال کردیے جاتے ہیں۔ ان تمام حضرات نے اپنے اپنے دائرہ کار میں اپنے اپنے وقتوں کے مخصوص حالات کی روشی میں اہم اقدام کیے۔ یہ درست ہے کہ کسی بڑی تحریک میں (جو دوصد یوں میں پھیلی ہوئی ہو) ہر میدان کے مردوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ اپنی اپنی بساط کے مطابق جہاں دیدہ فوجی کمانڈر، تجربہ کارسیاست دان، باریک بین عالم دین، دنیاوی علوم کے ماہرین، ساجی اور اصلاحی مختلف الخیال ہوتے ہیں۔ بہت کی اور اصلاحی مختلف الخیال ہوتے ہیں۔ تاریخ بتاتی ہے کہ بہت سے لوگ جن کے خیالات آپس میں ٹکراتے ہوں ایک میں تحریک کا حصد بن سکتے ہیں اور اس کو مختلف طریقوں سے تقویت پہنچاتے ہیں۔ بہر حال تاریخ کی مختلف الخیال ہوتا ہے جس کے ظاہری حالات اور اس کی اندرونی منطق میں اکثر اوقات تضاد نظر آتا ہے۔ ان صفحات میں تحریک آزادی کو صرف ایک محدود خلتہ نظر سے دیکھا گیا ہے، راقم کا نظر آتا ہے۔ ان صفحات میں تحریک آزادی کو صرف ایک محدود خلتہ نظر سے دیکھا گیا ہے، راقم کا لیے اپنا قومی وجود قائم رکھنا مشکل ہو گیا تھا۔

برطانوی حکومت ایک بدیثی حکومت تھی اس کےطور طریقے ملک کی پہلی حکومتوں سے بہت مختلف تھے۔اس کے حکمرانوں کا طریق کاربھی اہلِ ملک کے لیے نامانوس تھا۔اپنی حکومت کی بنیا دوں کو پختہ کرنے کے لیے انھوں نے ایک نیا نظام حکومت وضع کیا۔مغربی تعلیم حاری کی۔ایٹ کلوسیکسن قانون نافذ کیا۔انگریزی کو دفتری زبان بنایا۔عیسائی مبلغوں اورمشنری سکولوں کی حوصلہ افزائی کی۔ رعایا کے ہاہمی طبقوں کے درمیان اپنی ناطرف داری، اپنی روثن خیالی اور رعایا کی تو ہماتی زندگی کو اجھالا۔ نئی حکومت کی''برکتوں'' کا وسیع پیانے پر پروپیگنڈہ کیا۔ وغیرہ وغیرہ۔محکوم قوموں کے لیے فاتح قوموں کے طور طریقوں میں بے بناہ کشش ہوتی ہے، زبردست کی نقالی، زبردست کی فطرت کا تقاضا ہوتا ہے۔ ہندوؤں کے لیے حکومت کے انقلاب سے وہ صبر آ زما حالات نہ پیدا ہوئے جو مسلمانوں کے لیے ابتلا کا باعث بنے۔ ہندوؤں نے بہت سے ناموافق حالات سے مجھوتا کرلیا تھا۔ نئے حکمرانوں کے معاملے میں بھی ان کی اُلجھنیں کم تھیں۔انگریزی حکومت کا قیام ہندوؤں کے لیے تو محض آتاؤں کی تبدیلی تھی، کیکن مسلمانوں کے لیے بہ تاہی کا پیغام بن کر آئی، اسلامی دور میں ہندو فارسی پڑھتے تھے۔انگریزوں کے وقت اُنھوں نے انگریزی کا مطالعہ شروع کردیا۔لیکن مسلمانوں کے لیے شروع شروع میں بدلے ہوئے حالات کے سانچے میں اپنے آپ کو ڈھالنا ناممکن نظر آتا تھا۔مسلمانوں کے بہت سے طبقے مغربی اثرات سے تھلم کھلا اپنی نا گواری بلکہ بیزاری کا اظہار کرتے تھے۔اور کئی خاندان تو اس بات پر فخر کیا کرتے تھے کہ ہمارے کسی فرد نے ابھی تک کسی انگریزی سکول کا منہ ہیں دیکھا اور کسی انگریز کا نمک نہیں چکھا۔مولا نامجرعلی نے اپنی خودنوشت سوانح میں بیان کیا ہے کہان کے ہمسائے انگریز می پڑھنے کوشرافت سے بعمد گردانتے تھے۔ایک دلیمی ریاست کے حاکم اعلیٰ کے متعلق بتایا گیا ہے کہ وہ کسی انگریز سے ہاتھ ملانے کے بعد گھنٹوں اپنے ہاتھوں کوصابن اوریانی کی مدد سے یاک کرتا رہتا تھا۔

## مغربى تعليم

برطانوی دور کے آغاز میں مسلمانوں کو برطانوی درآ مدات میں آ ہتہ آ ہتہ رائے ہونے والا مغربی نظام تعلیم سب سے زیادہ کھٹکتا تھا۔ مسلمانوں کواس کے خلاف بہت سے اعتراضات تھے۔ یہ نظام اسلامی روایات کے منافی اوران کے قومی تشخص کے لیے مہلک تھا۔ ہرقوم کے تشخص کی بقاکے لیے ایک موزوں نظام تعلیم کی ضرورت ہوتی ہے جواس کی روحانی قدروں سے ہم آ ہنگ ہواوراس

کے مادی تقاضوں کو پورا کرسکے، اور یہی وجہ ہے کہ موجودہ دنیا میں آ زادملکوں کے تعلیمی ڈھانچے اور ان کے اندریٹ ھائے جانے والے مضامین میں کیسانیت نہیں پائی جاتی ۔کسی زمانے میں اسلامی دنیا کے بہت سے حصوں میں نظام تعلیم ایک جیسا ہوا کرتا تھا، بلکہ بہت می صورتوں میں نصالی کتب بھی ایک ہی ہوا کرتی تھیں۔اس کی وجہ بہتھی کہاسلامی برادری کی روحانی قدریں ایک جیسی تھیں، جب اسلامی مما لک کیے بعد دیگرے استعار کا شکار ہوئے ، تو مغر بی حکمرانوں نے وہاں اپنے اپنے ڈھب کے سکول اور کالج کھولے تا کہ محکوم قوموں کے تشخص کو اگر کلی طور برختم نہیں تو کم از کم اُنجرنے سے روک دیا جائے۔ ابھی بیان کیا جاچکا ہے کہ برصغیر میں نیا نظام تعلیم کیک لخت نہیں بلکہ قسطوں میں جاری کیا گیا تھا، اُنیسویں صدی کے شروع میں کلکتہ کے مضافات میں انگریزی مدر سے کھولے گئے۔ (انگریزی مدرسے سے مراد آج کل جبیبا پبلک سکول نہیں بلکہ وہ سکول ہے جہاں عام تدریبی مضامین کے علاوہ انگریزی بھی پڑھائی جاتی ہو ) اس طر زِتعلیم کی تحریک زیادہ تر راجہ رام موہن راے کی طرف سے ہوئی۔ کلکتہ میں مقیم انگریزوں نے ابتدائی امدا دفراہم کی۔۱۸۱۳ء کے بعد عیسائی یا دریوں کوایسٹ انڈیا کمپنی کے مقبوضات میں داخل ہونے اور اپنے مذہب کی اشاعت کی اجازت دے دی گئی۔ پادریوں نے عیسائیت کی تبلیغ کی بہت می تدبیریں کیں، چوراہوں میں کھڑے ہوکر وعظ کرنا۔اینے مذہب کی خوباں احا گر کر کے اپنی برتری کا سکہ جمانا، دوس ہے مذاہب پر بے درنگ نکتہ چینی کرنا، یہ سب ان کے حربوں میں شامل تھے۔ گران کو جلد ہی معلوم ہو گیا کہ اپنے مدرسوں میں غیر عیسائی بچوں کو تعلیم دے کراور ہیتالوں میں بیاروں کا علاج معالجہ کرنے سے بہتر تبکیغی نتائج حاصل ہوں گے۔ چنانچہاسی مات کومد نظر رکھتے ہوئے جگہ جگہ مشنری سکول کھولے گئے۔ان میں عام طور پر درسی مضامین بڑھائے حاتے تھے اور انجیل کی تدریس کے لیے سکول کے ٹائم ٹیبل میں صرف ایک گھنٹہ رکھا جاتا تھا۔لیکن دوسرے مضامین کی پڑھائی کے دوران عیسائیت کی تعلیم کے لیے تنجایش نکال لی جاتی تھی اور تاریخ ہو یا جغرافیہ، سائنس ہویا حساب، استاد صاحبان اس کوایسے ڈھنگ سے پڑھاتے تھے کہ اشاعت علم کے ساتھ ساتھ ان کے تبلیغی مقاصد بھی پورے ہوتے رہیں۔ جوں جوں برطانوی سلطنت وسیع ہوتی گئی یا در یوں کی تعلیمی سرگرمیاں بھی ساتھ ساتھ چیلتی گئیں ۔حکومت کےاعلیٰ کارکن مشنری سکولوں کی حوصلہ افزائی اور سریرسی کرتے تھے۔ ۱۸۳۵ء میں لارڈ ولیم بنٹک کے دورِ حکومت میں ایک برانے قضیے کا فیصلہ ہوا۔ تصفیہ طلب معاملہ یوں تھا کہ ۱۸۱۳ء سے حکومت اپنی رعایا کی تعلیم کے لیے ایک معمولی سی

رقم ہرسال علیحدہ رکھ دیا کرتی تھی۔ گئ سال تک تو بیرقم یوں ہی پڑی رہی۔ بعد میں اس سے پرانی کا ہرسان علیحدہ رکھ دیا کرتی تھی۔ گئ سال تک تو بیرقم یوں ہی پڑی رہی۔ بعد میں اس سے پرانی کا ہوں کو اس کور کی کا اہتمام کیا گیا، اسی دوران ایک بئی بحث چھڑ گئی کہ برصغیر کی برطانوی رعایا کو کس طرح کی تعلیم دی جائے۔ پرانی یا بئی؟ حکومت کے بعض مقتدر کارکنوں نے اس بحث میں حصہ لیا اور بالا خراس جھڑ ہے کا فیصلہ میکا لے کی راے کے مطابق نئی تعلیم کے حق میں ہوائے اس بئی تعلیم کا ایک بنا بنایا ڈھانچہ پہلے سے مشنری سکولوں کی صورت میں موجود تھا۔ کم وبیش اسی ڈھب کے سرکاری سکول کھنے شروع ہوگئے۔ جہاں عربی پڑھائی جاتی تھی نہ فارس اور نہ نہ بی اور اخلاتی تعلیم کا کوئی انظام تھا۔ خاموثی سے یا تھلم کھلا بیسکول عیسائیت کی اشاعت کے ادار ہے بھی تھے۔ مسلمانوں کوان سے ایک گونہ بدد لی تھی۔ وہ ان مدرسوں کو مجھلے کہتے تھے۔ کیونکہ ان سے جو بچتعلیم پاکر نکلتے وہ اپنے مذہ بی اور قومی روایات سے کھلے بندوں مخرف ہوجاتے تھے۔ اس لیے مسلمانوں کی غالب اکثریت مذہب اور قومی روایات سے کھلے بندوں میں تعلیم دلانا بہتر بھسی تھی۔ اس کا ایک نتیجہ تو یہ نکل کہ برطانوی دور میں کسب معاش کے تمام ذریعوں پڑئی تعلیم پانے والے طبقے قابض ہو گئے تھے جن میں مسلمانوں کی میں کسب معاش کے تمام ذریعوں پڑئی تعلیم پانے والے طبقے قابض ہو گئے تھے جن میں مسلمانوں کی تعداد نہ ہونے کے برابرتھی۔

المحاء کی جنگ سے پہلے ہی برصغیر کا بہت سا حصہ براہ راست انگریزوں کے تسلط میں آچکا تھا۔ ایسٹ انڈیا کمپنی اپنی زندگی کے آخری کمحوں تک پہنچ چکی تھی۔ ۱۸۵۲ء میں نے نظام تعلیم کو باقاعدہ بنیا دول پر استوار کیا گیا اور وسعت دی گئی۔ اسی نے منصوبے کے ماتحت لندن یونی ورسٹی کے نمونے پر یہاں پہلی یونی ورسٹیوں کی بنیا در کھی گئی۔ یہ یونی ورسٹیاں کلکتہ، بمبئی اور مدراس کے شہروں میں قائم ہوئیں۔ ان میں انگریزی ادب، فلے اور مغربی تاریخ جیسے مضامین کی تدریس پر بہت زور دیا جاتا تھا۔ ان یونی ورسٹیوں میں تعلیم پانے والے افراد مغربی فلے اور سیاسی نظریات سے واقف ہوا تا تھا۔ ان یونی ورسٹیوں میں تعلیم پانے والے افراد مغربی فلے اور در سیاسی نظریات سے واقف ہوا کہ ان ہوجاتے تھے۔ اگر چہاس طبقے کی تعداد بہت کم تھی، لیکن اس زمانے کے حالات میں ان کا اثر ورسوخ میں جب ان یونی ورسٹیوں کی کارکر دگی کا جائزہ لیا گیا تو معلوم ہوا کہ ان میں سے کل چے سوافراد نے ڈگریاں حاصل کی تھیں اور ان ڈگری پانے والوں میں سے صرف آئیس مسلمان سے حکل چے سوافراد نے ڈگریاں حاصل کی تھیں اور ان ڈگری پانے والوں میں سے صرف آئیس مسلمان تھے۔ ان اعداد سے بہی ثابت ہے کہ مسلمانوں کو نے نظام تعلیم سے کوئی عقیدت نہیں بی تھا کہ بی تعلیم مسلمانوں کو نامسلمان بناتی ہے۔ ہمارے چند محققین نے مغربی تعلیم کی جہا ہے۔ میں بعض علا کے فتو وک مسلمانوں کو نامسلمانوں کی نامسلمانوں کو نامسلمانوں کو

کی نثان دہی کی ہے۔ لیکن اضی فتو وَں کا وجود ثابت کرتا ہے کہ اس تعلیم کونظر استحسان سے دیکھنے والے بہت کم لوگ تھے۔ اس سلسلے میں سرسید احمد خال کے خیالات عام طور پر معلوم ہیں، انھوں نے جب مسلمانوں کی مسلم دشمنی اور گردو پیش کے دوسرے عالات کا جائزہ لیا تو وہ اس نتیج پر پہنچ کہ مسلمانوں کو آگے بڑھ کر انگریزوں سے افہام و تقہیم کرنا چاہیے۔ ان کو چاہیے۔ ان کو چاہیے۔ ان کو چاہیے۔ ان کو جیسے۔ اور مغربی تعلیم کا بائیکاٹ (جو اُن کی رائے میں قوم کے حق میں مضرتھا) ختم کرنا چاہیے۔ ان کو بہت می چھان بین کے بعد معلوم ہوا کہ مسلمانوں کے اندر مغربی تعلیم کے خلاف جو تعصّبات پائے جاتے ہیں وہ بے بنیاد نہیں۔ مسلمانوں کے قومی شخص کی بنیاد ان کا فدہب ہے۔ مغربی تعلیم اس تشخص کو واضح کرنے کے بجائے اس کے خدو خال کوشنح کرکے رکھ دیتی ہے۔ اس لیے بہتر ہے کہ مغربی تعلیم کے ساتھ دینی تعلیم کا اہتمام بھی کیا جائے تا کہ نو جوان اس تعلیم کے فدہب کش اثر ات سے محفوظ رہ سکیں، نظری طور پر تو یہ فیصلہ کرنے میں کوئی دفت نہ ہوئی۔ لیکن عملی طور پر دینیات کا کوئی الیا متفقہ نصاب وضع نہ ہوا جو سرسید کی منشا کے مطابق مغربی تعلیم کے الحاد پر ور زہر کا تریاق نابت ہوتا۔ البتہ علی گڑھ کے ماحول میں بہت می الی خوبیاں پیدا ہوئی تھیں کہ طالب علموں کی فہابت ہوتا۔ البتہ علی گڑھ کا کہ کے ماحول میں بہت می الی خوبیاں پیدا ہوئی تھیں کہ طالب علموں کی فہابت ہوتا۔ البتہ علی گڑھ کے ماحول میں بہت می الی خوبیاں پیدا ہوئی تھیں کہ طالب علموں کی فہی حس کسی نہ کسی صورت میں قائم رہی بلکہ ان کے اندر مسلم قومیت کا شعور پر وان چڑھا۔

قوم میں سرسید کے تعلیمی منصوبوں کی مخالفت ہوئی اور مخالفت کی کوئی ایک وجہ نہ تھی۔ حالی نے ان کے مذہبی نظریات کو بنا سے مخالفت قرار دیا ہے لیکن ساری بات بہیں پرختم نہیں ہوتی ۔ مغربی تعلیم کے خلاف اعتراض یہ تھا کہ اس سے الحاد پرور فضا پیدا ہوتی ہے جو طلبا کو اپنی روایات سے بے زار کرتی اور اسپنے ماضی سے بیگا نہ بناتی ہے۔ ناپختہ نوجوان ان اثر ات کا مقابلہ نہیں کر سکتے اور اسلام دشمن نظریات کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اکبر نے اس تعلیم کو طعن و تشنیع کا نشانہ بنایا۔ اقبال بھی بار بار اس طرف اشارہ کرتے ہیں۔ پاکستان میں دو تین دفعہ نہایت سنجیدگی کے ساتھ تعلیمی اصلاح کا پیڑہ اُٹھایا گیا ہے اور اور تعلیمی ڈھانچے میں دور رس تبدیلیاں کی گئیں ہیں۔ لیکن بحثیت مجموعی اس نظام میں بھی تعلیم کی برانی روح موجود ہے۔ اگر چہ دینیات کی تعلیم پر بھی تمام اصلاحی منصوبوں میں زور دیا گیا ہے اور پر انی روح موجود ہے۔ اگر چہ دینیات کی تعلیم کے لیے ذہبی تعلیم اور تاریخ اسلامی کے بنیادی اسباق لازمی قرار دیے گئے ہیں۔ لیکن انجی طالب علم کے لیے ذہبی تعلیم اور تاریخ اسلامی کے بنیادی اسباق لازمی قرار دیے گئے ہیں۔ لیکن انجی تعلیم تک ان سے خاطر خواہ نتائے بر آئد نہیں ہو سکے۔ خیر میتو بعد کی بنیاد

ندہب ہے۔ قومیت کے اس جذبے کو تازہ اور زندہ رکھنے کے لیے مذہب کی تعلیم ناگزیہ ہے۔
خالص دنیاوی تعلیم (مغربی تعلیم) سے مسلمانوں کی روحانی اغراض پوری نہیں ہوتیں۔ دینی تعلیم کو
مؤثر بنانے کے لیے اسے مغربی علوم کے ساتھ ساتھ حاصل کرنا ہوگا۔ دونوں کی علیحدگی سے قوم
کے لیے خطرناک نتائج پیدا ہوں گے۔خود اقبال نے جا بجا اپنی تحریروں اور اپنے خطوط میں اس
ضرورت کا اظہار کیا ہے۔ اقبال کے ان خیالات کی اہمیت پاکتان میں تسلیم کی جاتی ہے اور یہ
خیالات ہمارے ذہن کا حصہ بن چکے ہیں۔ حکومت نے بھی دینی تعلیم کو بامعنی با مقصد بنانے کے
لیے اسلامی تحقیقات کے ادارے قائم کررکھے ہیں، جو بدلتے ہوئے حالات میں اسلامی احکام
کے تقاضوں کی نشان دہی کرنے پر مامور ہیں۔

### مغربی جمهوریت

انڈین سول سروس کا ایک وظیفہ پاب رکن ہیوم نامی تھا۔اس نے ملکتہ یونی ورسٹی کے تمام گریجوا پٹوں کو ا کے گشتی چھٹی لکھ کراس جماعت کے قیام کی تحریک کی تھی۔ کانگریس کا پہلا اجلاس کلکتہ میں ۱۸۸۵ء میں منعقد ہوا۔اس کا پہلا صدرایک بنگالی عیسائی بینر جی نامی تھا۔لیکن سارے اجلاس پر ہیوم جھایا ہوا تھا۔ حاضرین نے بار بار ملکہ وکٹوریہ کے لیے نعرہ بائے شخسین بلند کیے۔ ابتدا میں کانگریس کوئی عوامی تنظیم نہیں تھی۔اس کی رکنیت انگریزی دان طبقے تک محدودتھی۔اس کے سالا نہ اجلاس بھی بڑے شہروں میں منعقد ہوتے تھے۔ جلسے کے دنوں میں خوب گہما گہمی رہتی۔قرار دادیں پاس کی جاتیں اوراس کے بعد سال کے باقی جھے میں اس کے ارکان کی طرف سے کسی قتم کی سرگرمی کا مظاہرہ نہ ہوتا۔لیکن اس نا کارکردگی کے باوجود کانگریس کے ارکان کواپنی اعلیٰ پانے کی انگریزی دانی اور حکام رس کی وجہ سے آ بادی کے دوسر مے طبقوں پر برتری حاصل تھی۔ یہ کہنا شاید بہت ضروری نہیں کہ کا نگریس محض ایک ہندو جماعت تھی۔مسلمانوں نے اس سے چنداں علاقہ نہ رکھا تھا۔اس کی کیا وج تھی؟ کا نگریس نے سال یہ سال منعقد ہونے والے جلسوں میں مطالبات کی ایک فہرست دھرانی شروع کردی۔ پیرمطالبے تعداد میں تو بہت زیادہ تھے۔لیکن ان میں دومطالبے بطور خاص اہم تھے۔ان میں سے پہلاتو یہ تھا کہ برصغیر میں بھی برطانیہ کے نمونے پر پارلیمانی حکومت قائم کی جائے اور دوسرے بیرتمام سرکاری ملازموں کو مقابلے کے امتحان کے ذریعے بھرتی کیا جائے۔ یہ مطالبات بہت منصفانہ، خوش نما اور مبنی براصول نظرآتے تھے، کین مسلمانوں کے لیے ان میں بہتری کا کوئی پہلونہ تھا۔ برطانوی حکومت ایک نمایندہ طر نے حکومت ہے۔اس میں اقتدار تمام تر ان لوگوں کے ہاتھ میں ہوتا ہے جن کوعوام ووٹوں کے ذریعے جنتے ہیں۔اس لیے بیحکومت اکثریت کی حکومت ہوتی ہے۔اگر پیطر زحکومت یہاں بھی قائم کردیا جاتا تو اس میں مسلمان ہمیشہ کے لیے اقلیت بن جاتے اور اقتدار سے محروم رہتے ۔ اگر سرکاری نوکری کوصرف مقابلے کے امتحانوں میں اعلیٰ نمبر حاصل کرنے والوں تک محدود کردیا جاتا تو مسلمانوں کو یہاں بھی نقصان أٹھانا پڑتا۔ کیونکہاس وقت قوم میں اعلیٰ تعلیم کا فقدان تھا۔سرکاری ملازمت میںمسلمانوں کاعضر پہلے ہی بہت کم تھا، مقابلے کے امتحانوں سے ملکی انتظامیہ میں (جو برے بھلے موقعے اس وقت اہل . ملک کوحاصل تھے)مسلمانوں کے داخلے کے امکانات اور بھی کم ہوجاتے۔اگر ہندوراہنماان مطالبوں یرز ور دیتے تھے تواس میں کسی قتم کی اصول برتی کوکوئی دخل نہ تھا۔اگرمسلمان ان مطالبوں کے لیے گرم جوثی کا اظہار کرنے سے قاصر تھے تو اس کی وجہ بھی آ سانی ہے سمجھ میں آ سکتی ہے۔ یہاں بھی بنیا دی مسلہ

19

مسلمانوں کے قومی تشخص کے تحفظ سے متعلق تھا۔ اگر مسلمان نہ ارکان حکومت میں شامل ہوں نہ ا تظام وانصرام سلطنت میں ان کا کوئی حصہ ہوتو ظاہر ہے کہ بہآ ہستہ آ ہستہ ہے اثر ہوتے جا نمیں گے اور بالآخراینے قومی وجود سے ہاتھ دھو بیٹھیں گے۔اس طرز وفکر کی ابتدا سرسیداحمد خان سے ہوئی۔ پہلے پہل تو وہ بھی بھارمغربی طرنے حکومت اوراس کے اداروں کا ذکر توصیٰی انداز میں کیا کرتے تھے لیکن جب ملک میں مینسپل کمیٹیوں جیسے انتخابی ادارے قائم ہوئے اوران کے انتخابات میں مسلمانوں کو یے دریے ہزیمتیں ہونا شروع ہوئیں، تو وہ انتخابی طرزِ حکومت سے کھٹک گئے۔ جب۱۸۹۲ء کے انڈین کونسلز ایکٹ کی رو سے قانون ساز مجالس کی تشکیل کے لیے بھی ایک طرح کا بالواسطہ انتخاب رائج ہوا تو مسلمانوں کو اس سے بھی نقصان اُٹھانا پڑا۔ان انتخابی حلقوں میں جہاں مسلمان آبادی زیادہ بھی ہوتی،مسلمان انتخابی جنگ میں مات کھاجاتے۔ چنانچہ زندگی کے آخری سالوں میں جہاں سرسید کواور بہت ہے مشکل مسائل در پیش رہے، وہاں یہ قومی مسئلہ بھی ان کی خصوصی توجہ کا مرکز بنا ر با۔اس مضمون براُ نھوں نے ۱۸۹۲ء میں اپنے سیٹے سیر محمود کے قلم سے ایک یا دواشت تیار کروائی تھی جس کا ماحصل یہ تھا کہ الیکٹن کا مغربی طریقہ رائج ہونے سے مسلمانوں کے مفاد کو گزندیہ بنچے گا۔اس لیے مغربی جمہوریت کو برصغیر میں معقول تبدیلیوں کے بغیر طمانیت سے رائج نہیں کیا جاسکتا۔اینے زمانے میں اقبال بھی اس طر نِ فکر ہے متفق تھے۔ علاوہ بریں اُن کو جمہوریت کے اس تصور پر اور اعتراضات بھی تھے، مثلاً اس نظام کے اندراعلیٰ انسانی قدروں کی حفاظت نہیں ہوتی۔ عالم اور جاہل، ظالم اور عادل، مخير اورمسك، راست رواور كج روسب كوايك سطح يرركو ديا جاتا ہے۔ بلكه بيجمهوريت حققی جمہوری روح سے عاری ہے کیونکہ اس کی شہرگ سر مایہ داروں کے قبضہ قدرت میں ہے۔ سرسید کی وفات کے بعد علی گڑھ مکتبۂ فکر کے راہنما کچھ عرصہ تک ذہنی انتشار کا شکار ہے ر ہے۔ سرکاری حلقوں میں کانگرس کا روز افزوں اثر ورسوخ ان کےشکوک وشبہات میں اضافیہ کرتا تھا۔حکومت مسلمانوں سے بھی تھی رہتی تھی۔اسی نسبت سے مسلمانوں کے مطالبات کی شنوائی نہ ہوتی تھی۔ کانگریس کے گرم گفتار رہنما کونسلوں اور سیاسی پلیٹ فارموں پر ایسی تقریریں کرتے تھے جو مسلمانوں کے منہ سے نکلتیں تو وہ بغاوت کے الزام میں دھر لیے جاتے ۔لیکن اٹھی لوگوں کو حکومت کے الیوانوں میں خوش آ مدید کہا جاتا تھا اور ان کے مطالبات ہدردی سے سنے جاتے تھے۔ کچھ مسلمان طبقے جاہتے تھے کہ کانگریس جیسی قومی تنظیم کی بنیا در کھیں، کین اس تجویز کے مخالفوں کوڈر تھا کہ اس سے

حکومت برہم ہوگی۔ چندسال تک قوم میں ایک طرح کا جمود حیایار ہا، حتیٰ کہ ۱۹۰۵ء کی تقسیم بنگال نے مكى فضاميں ايك زبردست سياسي تلاطم پيدا كيا۔ ہندوؤں كو بنگال كي تقسيم سخت نا گوار گزرگي، أنھوں نے اس کوختم کرنے کے لیے ایڈی چوٹی کا زور لگایا۔ برصغیر کے انگریز حکمران تھوڑا عرصہ تو تقسیم کو قائم ر کھنے کے بلند ہا نگ دعوے کرتے رہے،لیکن ساتھ ساتھ وہ اعتدال پینداہل سیاست کو قابو میں رکھنا چاہتے تھے۔ اِس عضر کی ہمدردی حاصل کرنے کے لیے وزیر ہند نے ۱۹۰۲ء میں اس امر کا اعلان کیا کہ ملکی انتظامیہ میں جمہوری نوعیت کی اصلاحات نافذ کی جائیں گی۔جبیبا کہ ابھی بتایا جاچکا ہے۔ مسلمانوں کے لیے ایس جمہوریت قابل قبول نہ تھی جس کے نتیج میں اُن پر اکثریت کی دائمی اور بے لگام حکومت مسلط ہوجائے۔الیکشنوں کے نتائج اس خدشے کی تصدیق کرچکے تھے۔اگر مستقبل میں بھی انتخابات کامسلم کش رجحان جاری رہا تو مسلمانوں کے قومی تشخص کے معدوم ہونے میں کوئی شک باقی نەر ہے گا۔ صلاح مشورے کے بعد مسلمان راہنماؤں نے فیصلہ کیا کہ وائسراے کے پاس ایک وفد بھیج کرقوم کا نقط نظر پیش کیا جائے۔تفصیلات طے کرنے کے بعداس وفد کے ۳۱ ارکان آغاخال سوم کی سرکردگی میں کیمرا کتوبر ۲۰۹۱ء کولار ڈمنٹو سے بمقام شملہ ملے۔ (اسی لیے اسے شملہ ڈیپٹیشن کہا جاتا ہے ) ایک طویل خطاب میں بہت ہی باتیں کہی گئی تھیں۔لیکن اس کے دومطالبے قابل ذکر ہیں۔اوّل یہ کہ آیندہ دستور کے ماتحت بننے والی کونسلوں میں مسلمانوں کومؤثر نمایندگی دی جائے اور دوسرے مسلمانوں کے نمایندے مسلمانوں کے ووٹوں سے بینے جائیں۔ (پیطریقہ جداگانہ انتخاب کے نام سے مشہور ہوا)۔ وائسراے نے مسلمانوں کی خواہشات کے ساتھ ہمدردی کا اظہار کیا اور خطاب کا جواب ایسے الفاظ میں دیا جن میں کسی قشم کے وعدے کی جھلک نظر آتی تھی۔ لیکن برطانوی حکومت کے ریڈیکل ارکان نے اس وعدے کوسخت ناپیند کیا اور انھوں نے وائسراے کے وعدے کوغیرمؤثر بنانے کے لیے بھریورکوششیں کیں، ہلآ خرحکومت کومسلمانوں کے متحدہ مطالبے کے سامنے جھکنا پڑا۔اور ۹۰۹ء کے آئین میں جدا گانہ انتخاب کا طریقہ شامل کرلیا گیا۔ برصغیر کے غیر مسلم مؤرخوں نے اس ڈیپٹیشن کے متعلق بہت ہی کہانیاں گھڑی ہیں۔اس میں انگریزی حکومت کے ا بینے مفاد کو دخل ہویا نہ ہومولا نامحر علی کے الفاظ میں بذات خود جدا گانہ انتخاب کا مطالبہ حق وانصاف یر بینی تھا۔ کی سالوں تک اس سے مسلمانوں کے قومی تشخص کی حفاظت ہوتی رہی۔۱۹۱۲ء میں حکومت ہند نے امپیریل کونسل میں اس بات کا وعدہ بھی کرلیا تھا کہ جدا گاندانتخاب اس وقت تک قائم رہے گا

جب تک مسلمان اس کی ضرورت محسوں کرتے رہیں گے۔ ۱۹۱۲ء کے کھنؤ پکٹ میں کا نگریس نے جدا گانہ انتخاب کومنظور کرلیا۔ ۱۹۲۷ء کے بعد کانگریس خاموثی سے اپنے وعدے سے منحرف ہوگئی۔ اور جدا گاندانتخاب کے خلاف کا نگریس اور ہندومہا سبھا دونوں نےمل کرایک محاذ قائم کیا ، دونوں اینے مؤقف کے حق میں نہایت مضحکہ خیز دلائل پیش کرتی رہیں لیکن جوں جوں ہندوؤں کی مخالفت بڑھتی جاتی تھی، جدا گانہ انتخاب کے لیےمسلمانوں کا اصرار بھی بڑھتا جاتا تھا۔ ۱۹۲۸ء سے لے کر ۱۹۳۳ء تک سیاسی بحث میاحثوں میں بھی مسلمانوں کی طرف سے تحفظات کا مطالبہ (جن میں جدا گانہ انتخاب کا طریقہ بھی شامل تھا) شدومہ سے ہوتا رہا۔مجمعلی جناح کے چودہ نکات (مارچ19۲9ء) بھی اٹھی تحفظات کی تشریح کرتے تھے۔مسلمانوں اور دوسری اقلیتوں کی آ واز کا بداثر ہوا کہ ۱۹۳۵ء کے آئین میں اقلیتوں کے لیے تحفظات کونمایاں جگہ دی گئی۔ بہآ ئین ۱۹۳۷ء میں نافذ کیا گیا تو معلوم ہوا کہ ا کثریت کےمعاندانہ ارادوں کے سامنے تحفظات کی کوئی قدر وقیت نہیں۔ قومی ترانے کی حیثیت سے بندے ماتر م کا نفاذ ، وار دھا کی تعلیمی سکیم کا اجرااور اُر دوکشی کی کانگریسی مہم نے ثابت کر دیا کہ آ نمین پر عمل کرنایا نه کرنا اکثریت کی مرضی پرموقوف ہے، اگر اکثریت کی منشا نه ہوتحفظات کی حیثیت کاغذی برزوں جیسی بھی نہیں رہتی، اور اقلیت کامستقبل اکثریت کے رحم و کرم پر موقوف ہوجاتا ہے۔ اس احساس نے مسلمانوں میں قومی وطن کے مطالبے کوجنم دیا اور بیرواضح کیا کہ قومی تشخص کا تحفظ کرنے کے لیے سیاسی اور عسکری قوت لازمی ہے، اگر قوم کے پاس اقتدار نہ ہوتو وہ اپنے تشخص کو قائم نہیں رکھ سکتی۔اقبال کے ماں اس بات کو بار بار بیان کیا گیا ہے۔ جاوید نامہ میں قصر شرف النساوالی نظم میں تلواراور قر آن کودوالیں قوتیں بتایا گیاہے جوایک دوسرے کی محافظ ہیں۔

#### أردوزبان

مسلمانوں کے قومی شخص کی ایک علامت اُردوزبان کی صورت میں موجود ہے۔ یہ زبان کب پیدا ہوئی اور کس علاقے میں پیدا ہوئی؟ اس کے متعلق ایک دوسرے سے ٹکراتے ہوئے بہت سے نظریات اُردوادب کی کتابوں میں ملتے ہیں، کیکن دلچسپ بات سے ہے کہ دبلی، لکھنؤ، دکن، پنجاب اور ملتان تک کے علاقے اس زبان کا مولد ہونے کے مدعی ہیں، اور سے بات اس سے بھی زیادہ دلچسپ ہے کہ اُردونٹر با قاعدہ طور پرفورٹ ولیم کالج کلکتہ میں کھی جانے گی۔ بہر حال آج کل بیزبان ایشیائی زبانوں میں منفرد ہے اور اس کے بولنے اور سجھنے والے دنیا کے وسیع خطوں پر پھیلے ہوئے ہیں۔ یہ زبانوں میں منفرد ہے اور اس کے بولنے اور سجھنے والے دنیا کے وسیع خطوں پر پھیلے ہوئے ہیں۔ یہ

برصغیر میں اسلامی دورِ حکومت کی پیداوار اور یادگار ہے۔ اس کے ذخیرہ الفاظ میں فارس اور عربی الفاظ کی کثرت ہے، اگر چہ کہیں کہیں فارس اور عربی لفظ اُردو میں آ کر نئے معنے اختیار کر چکے ہیں اور بعض فارس محاور ہے جو برصغیر میں ڈھلے اُن کو ایران میں کوئی نہیں پوچھتا۔ اُردوزبان میں عربی کے وہی الفاظ مستعمل ہیں جو فارس کے راستے اس زبان میں داخل ہوئے۔ اُردو کا رسم الخط فارس اور وہی الفاظ مستعمل ہیں جو فارس کے راستے اس زبان میں داخل ہوئے۔ اُردو کا رسم الخط فارس اور فی کی طرح ہے۔ بیدا کی طرح ہے۔ بیدا کسی جانب کھی جانی ہے۔ کم وہیش شاہ جہان کے وقت سے اُردو کل فیل کی طرح ہے۔ بیدا کسی اور قلعہ معلی میں بولی جانے والی زبان کو سند کی حیثیت حاصل تھی ، دبلی کے آخری تاج دار بہادر شاہ ظفر اس زبان میں شعر بھی کہتے تھے اور ان کے دیوان اُردو کے شعری سرماے میں شامل ہیں۔ بیات بھی کچھ کم اہم نہیں کہ اسلامی علوم کا بہت بھاری ذخیرہ اُردو میں موجود ہے، یا کتانی مورخ ڈاکٹر اشتیات حسین قریش کا بیان ہے کہ اسلام کے متعلق جو کچھ دوسری زبانوں میں لکھا گیا ہے اس کو یک جاکر دیا جائے تو اُردو میں لکھی جانے والی دینی کہ ابوں اور رسائل کی تعداداس سے زبادہ فیلے گ

انگریزی دورِ حکومت کے ابتدا میں اُردوشالی ہندوستان کی مشتر کہ زبان تھجی جاتی تھی۔اسے عام طور پر ہندوستانی کہا جاتا تھا۔ ۱۸۳۵ء میں جب فاری زبان کوسرکاری دفتر وں سے بے دخل کردیا گیا تو اس کی جگہ انگریزی کو ملی۔ لیکن انگریزی جانے والوں کی تعداد کم تھی۔ اس لیے اُردو دفتر وں ، عدالتوں اور سکولوں میں پیچی ۔ایسٹ انڈیا سمپنی کے عہد حکومت میں جو چند ڈ کشنریاں تیار کی گئیں ان میں ہندوستانی (اُردو) کی ڈ کشنری بھی شامل تھی۔ دبلی کالج میں مغربی علوم کی تعلیم بزر بعہ اُردو دی میں ہندوستانی (اُردو) کی ڈ کشنری بھی شامل تھی۔ دبلی کالج میں مغربی علوم کی تعلیم بزر بعہ اُردو دی علوم کے مفہوم ادا کرتی تھی۔ ۱۸۵۸ء میں جب ایسٹ انڈیا کمپنی کا خاتمہ ہوا تو برصغیر کی حکومت براہ علوم کے مفہوم ادا کرتی تھی۔ ۱۸۵۸ء میں جب ایسٹ انڈیا کمپنی کا خاتمہ ہوا تو برصغیر کی حکومت براہ مور است ملکہ انگلتان کے ہاتھ میں آگی۔ ملکہ وکٹوریہ کو ۱۸۵۵ء کی خونی جنگ سے رعایا میں پیدا ربان پڑھنا شروع کی۔ اس کے لیے اُردو نربان پڑھنا شروع کی۔ اس کے لیے آگرہ سے ایک صاحب عبدالکریم نامی ٹیوٹر کے طور پر مقرر ہوکر زبان پڑھنا شروع کی۔ اس کے لیے آگرہ سے ایک صاحب عبدالکریم نامی ٹیوٹر کے طور پر مقرر ہوکر زبان پڑھنا شروع کی۔ اس کے لیے آگرہ سے ایک صاحب عبدالکریم کو شاہی محل میں غیر معمولی اثر ورسوخ حاصل ہوا اور ان کی بدولت کئی سال تک استعداد حاصل کی؟ اس کے متعلق کچھ معلوم نہیں ،لیکن وہ اسے دستخط اُردوز بان کے اُردو میں کہاں تک استعداد حاصل کی؟ اس کے متعلق کچھ معلوم نہیں ،لیکن وہ اسے دستخط اُردوز بان

میں بخو بی کرسکتی تھیں۔اُردوزبان کی بیغیر معمولی مقبولیت ہندوؤں کوایک آئکھ نہ بھاتی تھی۔ وہ اس امر کی تدبیریں سوچ رہے تھے کہاُردو کے مرتبے کو کم کرکے اس کی جگہ ہندی زبان کودلوادیں۔

یہ بات بھی بقول اقبال دلچیسی سے خالی نہیں کہ پہلے پہل تو انگریز حکمرانوں نے بڑی تن دہی کے ساتھ اُردو کو فروغ دیا، تا کہ سلمانوں کا رشتہ عربی اور فارسی سے کٹ جائے اور وہ اپنے علمی اور تہذیبی رشتے سے محروم ہوجا کیں، مگر پھراسی اُردو سے جب مسلمانوں کے شعور ملی کو تقویت پنچی اور وہ ان کی قومی زبان بن گئی تو بیامر طبعاً حکومت کو نا گوار گزرااور اب اس نے اُردو کے مقابلے میں ہندی کی حمایت شروع کردی۔

١٨٦٤ء ميں ہندي كے حق ميں الجي ٹيشن شروع كي گئي۔ ابتدا بنارس سے ہوئي۔ ہندوؤں نے اس مقصد کے لیے ایک انجمن کی بنیاد رکھی جس کی شاخیس مختلف شہروں میں قائم ہوئیں، اور اُنھوں نے پیک جلسوں، قرار دادوں اور یاد داشتوں کے ذریعے اعلی سرکاری افسروں تک اپنا مؤقف پہنچانا شروع کیا۔ابتدائی نتائج حوصلہ افزا نکلے۔ بنگال کے لیفٹینٹ گورنر نے (جواُردوکوزنان بازاری کی زبان کہا کرتے تھے) بہار کے علاقے میں اُردوزبان کی دفتری حیثیت کوختم کردیا۔اس سے اُردو دىثمن عناصر كوتقويت بېنچى ـ برسول تك په قضيه چاتا رېا ـ اس كې تفصيلات د يكينا هول تو وه الطاف حسين حالی کی حیات حاوید با فرانسیسی مستشرق گارسال دتاسی کی کتابول مقالات اور خطبات میں مل سکتی ہیں، سرسیدیر ہندوحلقوں کی بیکارروائی بہت گراں گزری۔ اُنھوں نے صاف صاف کہ دیا کہ اُردوکو مٹانے پر ہندواس لیے تلے ہوئے ہیں کہاس زبان کا وجودان کواسلامی دورِ حکومت کی باد دلاتا ہے۔ اُنھوں نے ابتدا سے ہی دیکھ لیا تھا کہاُردو ہندی جھگڑا جس ڈھنگ اور جس نیت سے اُٹھایا گیا ہے وہ بڑھتا ہی چلا جائے گا اور اس سے دوقوموں کے درمیان منافرت کی خلیج وسیع ہوتی چلی جائے گی۔ سرسید نہایت وسیع القلب اور بے تعصب انسان تھے۔ بعض ہندوان کے بہت قریبی دوستوں میں شامل تھے۔ان کی قائم کی ہوئی سائنٹفک سوسائٹی جولٹریچر شائع کرتی تھی وہ اُردوز بان میں ہوتا تھا۔ اُردو پر ہندوؤں کے نابڑ تو ڑحملوں سے سرسید میں ایک مستقل ذہنی تبدیلی آئی۔اس سے پہلے تو وہ ہندوؤں اورمسلمانوں کے مفاد کا ذکرایک ساتھ کہا کرتے تھے۔لیکن ان آئکھیں کھول دینے والے واقعات کے بعدان کی کوششوں کا رخ زیادہ ترمسلمانوں کے مفاد کی طرف مڑ گیا۔ ۱۸۶۹ء میں وہ انگلتان گئے۔ وہاں بھی اس جھگڑ ہے کی خبریں ان کوعلی التواتر ملتی رہیں۔مولوی مہدی علی (بعدییں

نوابمحسن الملک کہلائے ) کے نام اُنھوں نے اپنے ایک خط میں یہاں تک لکھ دیا کہ ہندواسی روش پر قائم رہے تو اس سے ہندوؤں اورمسلمانوں کے درمیان اتفاق نہیں رہ سکے گا، بلکہ خدشہ اس بات کا ہے کہ دونوں ہمیشہ کے لیے ایک دوسرے سے علیحدہ ہوجائیں گے۔ یہ ایک طرح کی سیاسی پیش گوئی تھی۔ جو بالآ خریوری ہوکر رہی۔ جوں جوں ہندوؤں کا اُردوکش عزم پختہ ہور ہاتھا۔اسی نسبت سے سرسیداُردوکی حمایت پر کمربستہ ہوتے جاتے تھے۔اُنھوں نے اس جھکڑے پر کی ایک مضمون لکھے اور ہندی کے حامیوں کے اعتراضات کے جواب دیے۔ • ۱۸۸ء میں حکومت نے ایک ایجوکیشن کمیشن مقرر کیا۔اس کے تھوڑے عرصے بعدایک دوسرا کمیشن بھی اسی مقصد کے لیے قائم ہوا۔ ہندوؤں نے موقع کوغنیمت جانتے ہوئے ان دونوں کمیشنوں کے سامنے اپنے مؤقف کو دہرایا اور اُردوزبان کے خلاف نہایت بے وزن دلاکل پیش کیے۔ان کا کہنا تھا کہ اُردومککی زبان بیننے کی اہلیت نہیں رکھتی کیونکہ اس کارسم الخط چینی زبان کے رسم الخط کی طرح نہایت پیچیدہ ہے، نیز اُردو کے رسم الخط میں ہندی کی نسبت جعل سازی کا زیادہ امکان ہے۔ کمیشن نے ان معاملوں پر کوئی فیصلہ صادر نہ کیا۔ سرسید نے ہیہ مات واضح کردی تھی کہ مسلہ خالص اسانی نہیں بلکہ زیادہ ترسیاسی ہے۔ سرسید کی عمر کے آخری سالوں میں غالبًا اُردو ہندی جھڑے کی شدت قدرے کم ہوگئ تھی، کین مواد اندر ہی اندر پکتا رہا۔ اور ہندوؤں کی کوششیں مالآ خررنگ لا ئیں۔کہا جاتا ہے کہ پنڈت مدن موہن مالویہ نے (جواس وقت مالکل جوان ہوں گے ) بھی اس معاملے میں دلچیبی لینا شروع کی۔اُنھوں نے کچھعر صے کے لیے وکالت کے بیشے کوخیر باد کہ کراُردو ہندی کےمسکلے پرایک رسالہ تیار کیا اوراسے شال مغربی صوبہ (بعد میں یو۔ یی ) کے لیفٹینٹ گورنر کے پاس بھجوایا۔ لاٹ صاحب اس کے دلاکل سے متاثر ہوگئے اور • ۱۹۰۰ء میں اُنھوں نے ایک حکم جاری کیا جس کی رو سے صوبے کی عدالتوں میں اُردو اور ہندی کو یکسال درجہ دے دیا گیا، پنجرمسلمانوں پر بجلی بن کرگری۔اُردو کے تحفظ کے لیے نئے سرے سے عہد و پمان کیے گئے ۔لیکن ان کا کوئی فائدہ نہ ہوا۔حکومت سے نگر لینا کچھ آسان کام نہ تھا محسن الملک اُردو کے یر جوش حامی تھے لیکن حکومت نے ان پر واضح کر دیا کہ یا تو اُردو کی سریرسی سیجیے یا علی گڑھ کا لج کے انصرام سے علیحدہ ہوجا ہے ۔اسی ہزیمت سے مسلمانوں میں سیاسی شعور پیدا ہوا اور قوم کے راہنماؤں میں ساسی تنظیم کی ضرورت کا احساس پیدا ہوا۔ بعض حلقوں میں اس پر زور دیا جانے لگا کہ قوم کی آ واز کومؤ ثر بنانے کے لیے کانگرس کے قد کاٹھ کی ایک سیاسی جماعت کی بنیاد ڈالی جائے۔اس

تجویز کی خالفت بھی ہوئی، کیوں کہ عام خیال بہی تھا کہ اگر مسلمانوں نے سیاست کی وادی میں قدم رکھا تو حکومت کے عتاب کا نشانہ بن جا کیں گے۔ دو تین سال تک ردو کد جاری رہی۔ مسلمانوں میں اپنی بے کسی اور کسمیری کا احساس پرورش پا تارہا۔ لیکن کسی کوقدم آگے بڑھانے کی جرات نہیں تھی، آخر جب ۱۹۰۵ء میں تقسیم بنگال پرعمل درآ مدشر وع ہوا تو ہندوؤں نے ایک بے پناہ شورش بر پا کردی۔ اس تقسیم سے مسلمانوں کو کچھ فا کدے کی تو قع تھی۔ لیکن اس بات کا تصور بھی ہندوؤں کی برداشت سے باہر تھا۔ شورش پہند ہندوؤں کا نزلہ انگریزوں اور مسلمانوں دونوں پر گرتا تھا۔ ہندو مسلم اختلاف کی خلیج باہر تھا۔ شورش پیند ہندوؤں کا نزلہ انگریزوں اور مسلمانوں دونوں پر گرتا تھا۔ ہندو مسلم اختلاف کی خلیج بڑھتی گئی۔ معاملہ بنگال سے شروع ہوا تھا، لیکن میشورش بنگال کی سرحد کو پار کرکے دوسرے صوبوں بین بھی جا بینچی۔ مسلمانوں کو اب عافیت اس بات میں معلوم ہوئی کہ سیاست کے شخر ممنوعہ کے قریب علی مسلم لیگ جا نمین اور اپنے تو می تشخص کی حفاظت کے لیے کمر بستہ ہوجا کیں۔ ۲۰۹۱ء میں ڈھا کہ میں مسلم لیگ کے تیام کا اعلان کیا گیا۔ مسلم لیگ کی تاسیس کے بنیادی اسباب کی چھان بین کی جائے تو معلوم ہوگا کہ سیارا معاملہ اُردو کے تحفظ کی تحریک تاسیس کے بنیادی اسباب کی چھان بین کی جائے تو معلوم ہوگا کے سیاست کا رخ متعین ہوا۔ اور چالیس سال بعد اس کا نتیجہ پاکستان کی بنیاد میں جس نے پہلی صورت میں ظاہر ہوا۔ اس لیے مولوی عبدالحق کا یہ کہنا کہ '' قصرِ پاکستان کی بنیاد میں جس نے پہلی میں جس نے پہلی میں جس نے پہلی میں جس نے پہلی

لسانی مسئلے نے برصغیر کی سیاست میں ایک ایسا فیصلہ کن کردارادا کیا ہے جس سے بعد کی نسلیں بے خبر ہیں۔ مسلمانوں کے زیادہ اخبار آج کل کی طرح اُردو میں چھپا کرتے تھے۔ انجمنوں کی کارروائی بھی بیشتر اسی زبان میں قلم بند کی جاتی تھی۔ بلکہ ہمارے اکثر رہنما اعلی درجے کا ادبی ذوق رکھتے تھے۔ سرسید احمد خال، ابوالکلام آزاد، مولانا محرعلی، ظفر علی خال، حسرت موہانی کا مقام ادب میں بھی اتنا ہی بلند ہے جتنا سیاست میں۔ پنجاب میں اُردوا خبار نولی کی بنیاد ظفر علی خال نے رکھی، اور ان کے اخبار زدیندار کے تربیت یافتہ اخبار نولی برسول تک اس خطے کی اسلامی صحافت پر چھائے دوران کے اخبار زدیندار کے تربیت یافتہ اخبار نولی برسول تک اس خطے کی اسلامی صحافت پر چھائے کے بہت سے ہندوا خبار اُردوز بان میں جھپتے تھے۔ ان کے مدیر اورقام کاروقا فو قا اُردو کے خلاف جو مہم چلاتے تھے وہ اُردوز بان میں ہی چلائی جاتی تھی اورار دو کی کہی خصوصیت اس کے قومی زبان بنے کی صلاحیت کا سب سے بڑا ثبوت ہے ، مولانا محرعلی انگریزی زبان میں صاحب طرز ادیب تھے، لیکن کی صلاحیت کا سب سے بڑا ثبوت ہے ، مولانا محرعلی انگریزی زبان میں صاحب طرز ادیب تھے، لیکن

ان کا اُردوا خبار ہمدر د اعلیٰ یائے کی سادہ نثر اوراینے مضامین کی گہرائی کی وجہ سے اگرعوام میں نہیں تو خواص میں ضرور مقبول تھا۔ ۱۹۱۱ء کے بعد مولا نامجر علی کے اخبار کالب ولہجہ انگریزوں کے خلاف ہوتا گیا۔مسلمانوں کے جورہنما برطانوی پالیسی ہے برہم ہوتے تھے۔ان کے تعلقات کانگریس اور ہندولیڈروں سے بہتر ہوتے جاتے تھے۔ یہ داردات بہت سے مسلمان لیڈروں برگزری۔ محمد علی بھی اسی گروہ سے تعلق رکھتے تھے۔لیکن اس زمانے میں بھی پنڈت مدن موہن مالوبیہ کا روبیان پر بہت شاق گزرتا تھا۔ وقاً فو قاً بریا ہونے والی اتحاد کانفرنسوں میں مالویدا کثر شریک ہوتے تھے۔تقریر کرتے عام فہم اُردوالفاظ کی جگہ وہ تکلف کے ساتھ بھاری بھر کم ہندی پاسنسکرت الفاظ کا سہارا لیا کرتے تھے۔محرعلی نے اپنی اخباری تحریروں میں اس بات کا نوٹس لیا اورصاف صاف کہ دیا کہ ایسا کرنے سے اتحاد کا نفرنس کی فضامیں تکدر پیدا ہوتا ہے۔تح یک خلافت کے دن ایک طرف تو طوفانی سیاست کے دن تھے، دوسری طرف اُردوزبان کے ارتقا میں بھی ان کوخاص اہمیت حاصل ہوئی۔اس زمانے کی بہت می سنجیدہ تحریریں تو ضائع ہو چکی ہیں لیکن جو باقی رہ گئی ہیں وہ تاریخی مآخذ کا درجہ رکھتی ہیں۔تحریک خلافت اور عدم تعاون کے خاتمے پر ہندومسلم اختلافات دوبارہ پھوٹ پڑے۔ سیاسی مسائل کے ساتھ ساتھ ان کے لسانی مضمرات بھی ظاہر ہونے لگے، بلکہ یوں کہنا زیادہ درست ہوگا کہ ہندو پروپیگنڈے کی تو بوں کا رخ مسلم ثقافت کی طرف مڑ گیا۔۱۹۲۳ء میں بھائی پر مانند کے قلم سے ایک کتاب نکلی جس کا نام آریه سماج اور سندو سنگھٹن تھا۔ بھائی پر مانند ہندووں کے آربیاح فرقے سے تعلق رکھتے تھے اور وہ اس فرقے کی عدم رواداری اور مسلم دشنی کی روایت سے بخو لی بہرہ ور تھے۔کسی زمانے میں وہ ڈی-اے-وی کالج لا ہور میں تاریخ کے استاد رہ جکے تھے اور انھوں نے برصغیری تاریخ کوایک خاص نقطہ نظر سے ہی پڑھا تھا۔ان کا خیال تھااس تاریخ کوصرف ایک فقر ہے میں بیان کیا جاسکتا ہے۔ یعنی ہندوستان کی تاریخ صرف ہندوؤں اورمسلمانوں کی صدیوں پرانی ساجی آ ویزش اورعسکری چپقاش کی داستان ہے۔انھوں نے لگی لیٹی رکھے بغیر بہسوال اُٹھایا کہ آخر ہندوؤں اورمسلمانوں میں کیا فرق ہے؟ خود ہی اس کا یہ جواب دیا کہ زبان اور مذہب ہی الیی دو چیزیں ہیں جو ہندوؤں کومسلمانوں سے جدا کرتی ہیں۔ان کے نز دیک ہندو مذہب اور ہندی زبان، ہندوقومیت کے بنیادی ستون ہیں۔انھوں نے بہتجویز بھی پیش کی کہ ہرشادی شدہ عورت کے لیے ہندی کا سیکھنا لازمی ہوتا کہ وہ آنے والی نسل کی لسانی تربیت پر قادر ہو۔ بھائی پر مانندکوآ ربیساج، ہندومہا سجا اور

ہندوعوام میں بے پناہ اثر ورسوخ حاصل تھا۔ان کے خیالات ہندوقوم کے جذبات کی ترجمانی بھی کرتے اوراُن کا رخ بھی موڑتے تھے۔

اُردوکشی کی مہم چلتی رہی۔اس میں شدت آتی گئی۔کاگری لیڈروں کا جھاؤ بھی واضح طور پر ہندی کی طرف تھا۔لیکن عجیب بات یہ ہے کہ ان ساری کوششوں کے باوجود اُردو کی برتری جوں کی توں قائم رہی۔ پنجاب یونی ورسٹی نے ۱۹۳۰ء کے قریب میٹر یکولیشن کے طلبا کو اس امر کی اجازت دے دی کہ بعض مضامین میں وہ امتحانی سوالوں کے جوابات چا ہیں تو انگریزی میں کھیں اور چا ہیں تو انگریزی میٹر کیم ترک کردیا۔ اُردو یا ہندی میں، نئے ضا بطے کا فوری اثر یہ ہوا کہ بہت سے طلبانے انگریزی میڈیم ترک کردیا۔ بہت بھاری اکثریت کے لیے اُردو فریعہ امتحان بن گئی۔ ہندی میں جواب کھنے والے خال خال بھانکہ مندی کا مطلب بیے تھا کہ ہندو طالب علموں میں بھی ہندی کے حق میں دی گئی رعایت کا فائدہ انتظانے والوں کی تعدادی فی صدیے بھی کم تھی۔

یہ بات بھی یادر ہے کہ ۱۹۲۲ء کے بعد کی مسلم سیاست میں ثقافی تحفظات پر بھی اتنا ہی زور دیا جا تا تھا جتنا سیاسی تحفظات پر ۔ اس سلسلے میں برصغیر کے تعلیم یا فتہ مسلمان رہنماؤں نے لیگ آف نیشنز کے وضع کیے ہوئے اصولوں کو اپنایا۔ یہ بات عام طور پر معلوم ہے کہ پہلی جنگ عظیم کے بعد یورپ کے براعظم کے لیصلے کی کا نفرنس نے ایک نیا سیاسی نقشہ تیار کیا تھا۔ اس کی روسے فاتح ملکوں کو تو فاکہ ہوالیکن مفتوح ملک بہت خمارے میں رہے۔ بہت می علاقائی تبدیلیوں کی وجہ سے وہاں اقلیتوں کا مسئلہ پیدا ہوا۔ لیگ آف نیشنز کے کرتا دھرتا اس بات پر مصر سے کہ اقلیتوں کو ایسے تحفظات اقلیتوں کا مسئلہ پیدا ہوا۔ لیگ آف نیشنز کے کرتا دھرتا اس بات پر مصر سے کہ اقلیتوں کو ایسے تحفظات کہ سکیل ۔ لیکن بالآخر وہاں بھی تج بے نے بتادیا کہ اکثر بیت کے معاندانہ روپے کے سامنے اس قسم کی مراعات کوئی حقیقت نہیں رکھتے تھے۔ بلکہ اکثر بیت اپنے ہمہ گیرا فتیار سے ان کو بے اثر بنا کئی ہے ( یہی مطالبات نہیں رکھتے تھے۔ بلکہ دوجنگوں کے درمیانی وقفے میں مسلمانوں کے مطالبات کم وہیش وہی مطالبات نہیں رکھتے تھے۔ بلکہ دوجنگوں کے درمیانی وقفے میں مسلمانوں کے مطالبات کم وہیش وہی تھے جولیگ یورپ کی افلیتوں کے متعلق منظور کر چکی تھی۔ ان میں ایک اہم مطالب کہ مطالبات کم وہیش وہی اپنی زبان ( یعنی اُدرو) کے استعال کرنے کی اجازت ہونی چا ہیے، نیز ان کے ذاتی تناز عے شرع اسلام کی روسے طے ہونے عالمیں ۔

اوپر بیان کیا جاچکا ہے کہ ۱۹۳۵ء کا آئین ۱۹۳۷ء میں نافذ کیا گیا۔ اس کے نفاذ سے مسلمانوں کے لیے بھاری اہمیت کے مسائل پیدا ہوئے۔ ہندوا کثریت کے صوبوں میں جو پچھ ہوا وہ عام طور پر معلوم ہے۔ اس ضمن میں صرف اُردو کے متعلق ایک دو با تیں کہنا ضروری ہیں۔ کانگریس کی حکومتوں کو اُردو زبان کو دبانے کے لیے ایک زریں موقع ہاتھ آگیا۔ مثلاً برسر اقتدار آتے ہی یو۔ پی کی حکومت نے تھلم کھلا اُردو کی مخالفت شروع کردی۔ کانگریی لیڈروں کی تقریروں نیز دفتری سرکاری کاغذات میں ہندی کاعمل دخل بڑھنا شروع ہوا۔ عربی اور فارسی کے الفاظ کوچن چن کرسرکاری اور دفتری زبان سے نکالا گیا۔ اور ان کی جگہ ایسے ہندی الفاظ کودی گئی جن سے عوام کے کرسرکاری اور دفتری زبان سے نکالا گیا۔ اور ان کی جگہ ایسے ہندی الفاظ کودی گئی جو دمہا تما گاندھی کان بالکل نامانوں سے ۔ مسلمانوں نے شکایت گاندھی سے ملے۔ گاندھی کارویہ بالکل بدلا ہوا تھا۔ بہت سے بحث مباحثے کے بعد اُنھوں نے کہ دیا کہ اُردو رکھیں یا نہ رکھیں۔ مطلب سے تھا کہ کانگریس کو (جو قوم پرسی کا دعو کی کرتے کرتے نہیں تھاتی تھی مسلمانوں کی لسانی ضروریات سے کوئی سروکارنہیں۔

اقبال اور اُردو کا باہمی تعلق واضح کرنے کے لیے کسی لمجی چوڑی تقریر کی ضرورت نہیں۔ اُن کو اُردو سے بے پناہ محبت تھی۔ اُنھوں نے اس زبان کے ارتقامیں ایک اہم کر دار کیا۔ پچ تو یہ ہے کہ جب تک اُردو زندہ ہے اقبال کا نام بھی زندہ رہے گا۔ وہ مولوی عبدالحق کو ایک خط میں بتاتے ہیں کہ میری لسانی عصبیت میری دینی عصبیت سے کم نہیں۔ وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ اُردو نہ صرف سارے برصغیر کی زبان بنے، بلکہ بیرون ملک بھی اپنے لیے ایک نمایاں مقام پیدا کرے، ان کا خیال تھا کہ مولوی عبدالحق کے ہاتھوں وہی کام انجام پار ہاہے جوسر سید نے اپنے زمانے میں اُردو کی حمایت اور ترقی کے لیے کیا تھا۔

### مسلم قومیت

پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ مسلم قومیت کی بنیاد دین اسلام پر قائم ہے۔ مسلمانوں نے برصغیر کا رخ آ ٹھویں صدی عیسوی میں کیا۔ پہلے مسلمان حملہ آ ورعرب تھے۔لیکن بوجوہ ان کا دائرہ اثر سندھ تک محدودر ہا۔ (اس سندھ سے مراد آج کل کا جغرافیائی سندھ نہیں۔ بلکہ اس زمانے کا سندھ اس سے کہیں وسیع ترتھا۔اور اس میں موجودہ پنجاب کے بعض علاقے مثلاً ملتان اور فیصل آباد کے مضافات

بھی شامل تھے) عربوں نے سندھ میں تین صدیوں کے قریب حکومت کی جس سے سندھ عربی تہذیب کا گہوارہ بن گیا، ترکوں کے حملے دسویں صدی عیسوی کے آخر میں شروع ہوئے۔اور دوسو سال تک جاری رہے۔سلطان محمود غزنوی برصغیریرا بنی حکومت قائم نہ کرنا چاہتا تھا۔اس کی توجہ کا مرکز زیادہ تر وسط ایشیا کے علاقے تھے۔ تاہم پنجاب اس کی سلطنت میں شامل ہوااور جب غزنوی خاندان کے فرمانروا غزنی سے نکالے گئے تو اُنھوں نے لا ہور میں آ کریناہ لی۔سلاطین غور کی آ مد ہارھویں صدی عیسوی کے آخری ربع میں شروع ہوئی۔اورشہاب الدین غوری شالی ہند کی اسلامی سلطنت کا بانی بنا۔ ۲۰۱۱ء سے لے کر ۱۵۲۷ء تک دہلی میں یانچ مسلمان خاندانوں نے کیے بعد دیگرے حکومت سنجالی۔اس زمانے کی دنیاے اسلام کا سب سے اہم واقع منگولوں کا عروج ہے۔اس قوم کے جنگی لیڈروں نے دنیاے اسلام میں بڑی تاہی مجائی۔ بہت سے عالموں، صوفیوں، جرنیلوں اور طالع آ زماؤں نے اپنے اپنے وطنوں سے بھاگ کر برصغیر میں پناہ لی۔اوریبہاں کےاسلامی معاشرے میں جذب ہوتے گئے۔ کم وہیش اورنگ زیب کے زمانے تک مغربی (لیعنی اسلامی) ممالک سے آنے والےمسلمانوں کا تانتا بندھار ہا۔ یہی وجہ ہے کہ موجودہ پاکستان کے رہنے والے اپنے آپ کو ذہنی طور برمغرب میں واقع اسلامی ممالک سے بہت قریب سجھتے رہے ہیں، اقبال نے اس تصور کواور بھی اجا گر کیا،اور ہندی مسلمانوں کومختلف طریقوں سے سمجھایا کہتمہارامستقبل برصغیری دوسری قوموں کے ساتھ نہیں بلکہ براہ راست عالم گیراسلامی برادری کے متنقبل کے ساتھ وابستہ ہے۔اس سے مسلمانوں میں بداحیاس پیدا ہوا کہ ہم پہلے مسلمان اوراس کے بعد ہندوستانی ہیں۔ یہی وہمعر کہ دین ووطن ہے جس پراقبال نے کثرت سے گفتگو کی ہےاوراینی زندگی کے آخری دنوں میں حسین احمد مدنی کومخاطب کر کے ایک مشہور قطعہ بھی لکھا تھا۔

بیتاریخی حقیقت اپنی جگه پر بہت اہم ہے کہ مسلمان (خواہ وہ باہر سے آنے والوں کی اولاد تھے یا مقامی النسل) ملک کی ہندو آبادی سے الگ تھلگ رہے۔ ہندومعا شرے کی ساخت ہی کچھالی تھی کہ غیر ہندوؤں کے لیے اس میں کوئی جگہ نہ تھی ، چھوت چھات ہندوؤں کی قومی خصوصیت تھی اور اب تک قائم ہے۔ ان کے لیے غیر ہندوؤں کے ساتھ میل جول رکھنا ممکن نہ تھا۔ البیرونی نے (جوسلطان محمود کے زمانے میں یہاں آیا تھا) ہندومعا شرے کی ایک دلچسپ نصور کھینچی ہے۔ اس نے لکھا ہے کہ ہندومزاج کے متکبر تھے۔ ان کواسیخ ملک اور مذہب سے انس نہیں عشق تھا۔ وہ سمجھتے تھے کہ نہ ان

کے ملک جیسا کوئی ملک ہے اور نہ ان کے مذہب جیسا کوئی مذہب، جن باتوں میں ان کو دوسر ہے ملک جیسا کوئی مذہب، جن باتوں میں ان کو دوسر ہے لوگوں یا دوسر ہے ملکوں کی بڑائی نظر آتی وہ ان سے یک سرا نکار کردیتے تھے۔ ہندو معاشرہ صدیوں تک اسی ڈگر پر چلتا رہا۔ مذہباً ہندوؤں کو سمندر پارسفر ممنوع تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اُن کے لیے دوسر ہمکوں کے لوگوں کے ساتھ میل جول رکھنا بھی ممکن نہ تھا۔ عجیب بات یہ ہے کہ بہت سے ہندو جو مسلمان بادشاہوں کی ملازمت کرتے اور اپنے آپ کو ان کا نمک خوار بتاتے تھے مسلمانوں کو ملیح مسلمان بادشاہوں کی ملازمت کرتے اور اپنے آپ کو ان کا نمک خوار بتاتے تھے مسلمانوں کو ملیح کہ مسلمان عمر انوں نے اس لفظ کے استعمال پر کسی ہندو کے خلاف کوئی تعزیری کارروائی کی ہو، بلکہ ہندوؤں کو عکمر انوں نے اس لفظ کے استعمال پر کسی ہندو کے خلاف کوئی تعزیری کارروائی کی ہو، بلکہ ہندوؤں کو کرتے رہیں اور معاشرتی آزادی حاصل تھی کہوہ وقت بے وقت مسلمانوں کی غلازمت کرتے رہیں۔ کرتے رہیں اور اپنے تو می جذبے (جس میں مسلم دشنی کا عضر غالب تھا) کی پرورش کرتے رہیں۔ بھائی پر مانند نے لکھا ہے کہ ہندوقوم میں مقاصد کی وحدت تھی۔ ہندوخواہ مسلمانوں کی ملازمت کرتے تھے، اپنے سامنے ایک ہی مقصد کھے اور وہ تھا اسلامی حکومت کی بیخ کئی۔

کے بعد دیو بنداورعلی گڑھ دونوں اپنے اپنے رنگ میں اصلاحی تحریکییں تھیں،لیکن یاد رکھنے کی بات بیہ ہے کہ برطانوی حکومت کے قیام کے بعد دینی تعلیم میں وسعت تو ضرور پیدا ہوئی لیکن اسلامی تحریکوں کے بیننے کی فضابا تی نہ رہی۔ایک طرف سائنسی علوم کی ترقی تھی اور دوسری طرف سائنس اور مذہب کی روایتی چیقاش۔ برانی طرز کے علمااس طرف ہے آ تکھیں بند کیے ہوئے تھے۔ان کے نز دیک مغرب کی تہذیبی برتری بےمعنی تھی اورمسلمانوں کے لیے فلاح و بہبود کا راستہ صرف یہی تھا کہ وہ اپنے مذہب برسختی کے ساتھ کاربندر ہیں۔ نئ نسل (جس کی دنیا زیادہ وسیع تھی) مذہب کے اس تصور سے کوئی ہدردی نہ رکھتی تھی ، اور مغربی تعلیم کے زیر اثر مادیت کی طرف مائل تھی۔ سرسید کونو جوانوں کی مٰہ ہی بے راہ روی سے بڑی تشویش تھی ، اُنھوں نے اس سلسلے میں جو کچھ کیا وہ مؤثر ثابت نہ ہوا کیونکہ برشتی سے ہمارے معاشرے میں مزہبی تعلیم کی نوعیت کے متعلق ایسے اختلافات پائے جاتے ہیں، جن کا دور کرنا اگرچہ ناممکن تو نہیں مگر اکثر اوقات محال نظر آتا ہے، سرسید نے اینے طور پر اسلام کی تفہیم میں ایک نئے باب کا آغاز کیا، وہ مغربی سائنفک ترقیوں سے بغایت متاثر تھے (انھوں نے جنگ آزادی کے چندسال بعد سائٹفک سوسائٹی کی بنیاد رکھی تھی۔اس سوسائٹی نے اپنے ذمے بہت سے کام لے رکھے تھے۔ان میں ایک کام پیجھی تھا کہ دلیلی زبانوں میں سائنسی علوم کی ترویج کی جائے اوران برعوامی دلچیسی کے لیکچر دلوائے جائیں۔ چنانچہ سائنٹفک سوسائٹ کے جلسوں میں سائنسی تج بات بھی دکھائے جاتے تھے )۔ انھوں نے ایک مہتم بالثان کام کا آغاز کیا لینی اسلام کوعلوم جدیدہ کی روشنی میں مطالعہ کرنے کا طریق کار۔اسلامی تعلیمات کی تفہیم کے لیےاس طریق کار سے بعد میں آنے والی نسلیں بھی متاثر ہوئیں۔مفسرین میں سے سرسید کے سخت نکتہ چیں بھی اسی ڈگریر چلے۔ اسلام کے ابدی اصولوں کو برانے علوم کی روشنی میں مجھنا چنداں مشکل نہ تھا۔ یہ بات صدیوں سے چلی آ رہی تھی لیکن اب دنیا بدل چکی تھی، بہت سے برانے علوم بے کار ہو گئے تھے۔ بلکہ ان کی بنیادیں بھی ہل گئی تھیں ۔ان کواییخ استدلال کی بنیاد بنانا بے معنی تھا۔سرسید کواس بات کا یقین تھا کہ جوں جوں سائنس اور علوم جدیدہ کی روشن پھیلتی جائے گی ، اسلام کی حقانیت بھی واضح ہوتی چلی جائے گی۔اس لیے سرسید کے مخاطب زیادہ تر وہی لوگ تھے جو روحانی اقدار کو سائنس کی کسوٹی پر پر کھنا چاہتے تھے۔لیکن مشکل یہ ہوئی کہ اس زمانے سے لے کراب تک سائنس کے انداز متواتر بدلتے رہے ہیں۔ نے نے انکشافات اورنی نی ایجادوں نے دنیا کا چبرہ مبرہ بدل کرر کھ دیا ہے۔سرسیداسی

سائنس کے وقی نتائج کوقطعی سمجھ بیٹھے جوان کے سامنے تھی، بعد میں آنے والی ترقیوں تک نہان کی رسائی تھی، نہ کسی اور کی، اس لیے انھوں نے اس میدان میں جا بجا تھوکریں کھا ئیں۔ سرسید نے مذہب کے مطالعہ سے جونتائج اخذ کیے ان پر گرفت تو کی جاسکتی ہے لیکن ان کا طراق کا رغاط نہیں تھا۔ اگر چہ پرانی طرز کی دینی تعلیم کے بہت سے مرکز اب بھی باقی ہیں۔ (سرسید کے زمانے میں بھی تھے) ان سے حاصل ہونے والی تعلیم سے نئی پودکوکوئی دلچین نہیں، اِس کا خیال ہے کہ یہ تعلیم موجودہ دنیا کے مسائل حل کرنے میں مدونہیں دیتی۔ اس لیے مذہب کے حامی ایک نئی دینی تعلیم کے خواہاں ہیں جونئ نسل کو اسلام کی عالمی اقد ارسے روشناس کرے۔ آج کل مغربی دنیا میں اسلام کے مبلغ اسی نئج پر اسلام کی دعوت دیتے ہیں۔

اس بات سے بھی انکارنہیں کیا جاسکتا کہ اسلام کو سمجھنے اور سمجھانے کے نئے طور طریقوں میں عیسائی یا دریوں کے نظریات اوران کے جارحانہ رویے کو بہت دخل ہے۔ وہ لوگ حکومت کے اقتدار کی جھاؤں میں بیٹھ کراسلام کو ناروا نکتہ چینی کا ہدف بناتے تھے۔مباحثے کے فن میں بدگوئی اور دشنام ان کےسب سے بڑے ہتھیار تھے۔ان کا استدلال بھی اکثر سوقیا نہاور بے وزن ہوا کرتا تھا۔ وہ ان لوگوں سے بات کرنے میں خاص حظامحسوں کرتے تھے جوان کے رعب داب سے متاثر ہوکریاا بنی کم علمی کی وجہ سے ان کے سامنے گفتگو کرنے سے کتر اتنے ہوں اور دنیاوی لا کچ کے پیصندے میں آسانی سے پھنس سکتے ہوں۔ ہندوؤں کے بعض طبقوں (لینی احیوتوں میں) تو عیسائی مبلغوں کو غیرمعمولی کامیابیاں ہوئیں۔لیکن مسلمانوں میں انھیں متوقع پذیرائی حاصل نہ ہوئی۔اینی ناکامی سے عیسائی یا در بوں کے دل میں مسلمانوں کے خلاف ایک مستقل کدورت بیٹھ گئی۔ اس کا اظہار سرولیم میور نے این کتاب لائف آف محمد میں یوں کیا کہ اسلام کی برائیاں گناتے گناتے اُس نے ایک برائی سیہ بیان کی کہ اسلام کی تعلیم کا ڈھانچا کچھاس طرح پراُٹھایا گیا ہے کہ عیسائیت کی''صاف اور شفاف'' تعلیم مسلمانوں کے دلوں میں گھر نہیں کر سکتی۔عیسائی یا دریوں نے اسلام،مسلمانوں کے عقائد، اُن کی روزمرہ زندگی اوراخلاق و عادات کے متعلق ہزاروں کتابیں لکھی ہیں۔اُن کی تحریروں میں تعصب کی جھلک صاف نظر آتی ہے اور وہ اکثر دل آزار ہوتی ہیں ۔لیکن اقبال نے اس بات پر بہت زور دیا ہے کہ مسلمان ان تحریروں کو ضرور بڑھیں۔ کیونکہ ان سے بہت کام کی معلومات حاصل ہوتی ہیں اور انھیںایئے آپ کو جانچنے کا موقع بھی ملتاہے۔ (جوں جوں سیاسی تحریکوں میں گرمی آتی گئی پادر یوں کا اثر ورسوخ گھٹتا گیا۔لیکن یہ بات بھی یاد رکھنے کے لائق ہے کہ کلیسا نے انگلتان جس طرح انگلتان کا سرکاری مذہب تھا ویسے ہی ہندوستان کا تھا۔ دوسر نے فرقوں کے عیسائی پادر یوں کو اپنے اپنے ملکوں کے غیر سرکاری اور رفاعی اداروں سے امداد ملاکرتی تھی )۔

ایک طرف تو عیسائی یادری اسلام برتند و تیز حملے کرتے تھے۔ دوسری طرف ہندوؤں کے فرقے آریا ساج نے بھی ایک سوچی تمجھی سکیم کے ماتحت اسلام اورمسلمانوں کےخلاف ایک محاذ کھول دیا۔ آریا ساج کا بانی دیا نند کا ٹھیاوار کا ایک برہمن تھا۔ وہ اوائل عمر میں ہی گھر سے نکلا اور متھر امیں پنجا۔ وہاں اس نے ایک زشت خو، آنکھوں سے اند ھے سوامی کی شاگر دی اختیار کی جواسے نہایت . وحشانہ سزائیں دیا کرتا تھا۔ اپنی تعلیم ختم کرنے کے بعد دیا نند زندگی میں داخل ہوا تو اس کے رنگ ڈ ھنگ نرالے تھے۔ وہ کیڑے کے استعال میں بہت کفایت شعاری سے کام لیتا تھا۔عورتوں کے ساتھ بالکل کلام نہ کرتا اور تمام وقت سنسکرت زبان میں گفتگو کیا کرتا تھا۔ بعد میں اس نے اپنے طور طریقے بدل دیے اور ایک نئے فرقے کی بنیا در کھی۔اس فرقے کا نام آریا ساج ہوا۔اس کے عقائد اور تعلیمات کی وضاحت کے لیے دیا نند نے ستیارتھ پر کاش نامی کتاب کھی۔ دیا نند کومسلمانوں سے سخت عناد تھا۔ وہ تمام مسلمانوں کو بدیثی یا غیر ملکی سمجھا کرتا تھا۔اسلام کے متعلق اس نے اپنی کتاب میں ایک بہت زہر آلود باب کھا اور اس پر بہت سے ناروا حملے کیے۔ (واضح ہوکہ بیہ کتاب اُردوزبان میں کھی گئی تھی ) آ ریا ساج کا پہلا ہیڈ کوارٹر جمبئی میں تھا۔لیکن جلد ہی جمبئی کی جگہ اس کےصدر دفاتر ١٨٩٣ء ميں لا ہور ميں منتقل كر ديے گئے۔اپنى بے قابوزبان كى وجہ سے ديا نندنے بہت سے دشن پيدا کر لیے۔ سناتی فرقہ تو خاص طور پراس سے بہت نالاں تھا۔ دونوں کی باہمی کدروت تو نہ مٹ سکی لیکن جلد ہی آریا ساج نے ایک سیاسی حیثیت اختیار کرلی اوراینی اسلام دشمنی کی وجہ سے ہندوعوام میں شہرت اور مقبولیت حاصل کی۔ ہندو معاشرے میں آریا ساج کو اکثریت تو تہمی حاصل نہیں ہوئی۔ لیکن اس کے غیرمعمولی اثر ونفوذ سے انکارنہیں کیا جاسکتا تحریب خلافت اور عدم تعاون کے خاتمے کے بعد آریا ساج ایک نئے روپ میں ظاہر ہوا، یعنی اس نے ہندو مذہب کی اشاعت کا بیڑ ہ اٹھایا۔ یہ ایک بالکل نئی بات تھی۔اپنی ساری تاریخ میں ہندو مٰہ جب بھی تبلیغی مٰہ ہبنیں ریا۔ بلکہ ہندو مٰہ ہب کا پھیلا نا جرم تصور کیا جاتا تھا اور از روئے مذہب ہندوؤں کواینے ملک سے باہر جانے کی اجازت بھی نہ

تھی۔ آریا ساج کے تبلیغی حربے او چھے تھے اور ان کا رخ تمام ترمسلمانوں کی طرف تھا۔ ساج کے یرجارک غریب مسلمانوں کی بستیوں یر''حملہ آور'' ہوتے۔ وہاں کے رہنے والوں کو مختلف طرح کے سبر باغ دکھاتے۔ کبھی کبھی ان کی مالی امداد کرتے۔ نادار، لاوارث، بے سہارا مسلمان بچوں اور عورتوں کو ورغلا کراینے آشرموں میں لے جاتے اور ہندو مذہب میں شامل کر لیتے۔ آریا ساج کا تبلیغی لٹریچربھی دشنام کا موقع ہوتا تھا۔عیسائی یادریوں کی طرح آریامبلغ بھی پینمبراسلام کی ذات کے متعلق نازیا اور ناروا کلمات استعال کرتے جس ہے مسلمان اشتعال میں آجاتے تھے۔۱۹۲۴ء میں کوہاٹ میں ایک ہندو نے اسی طرح کی ایک نظم حیصاب کرلوگوں میں تقشیم کی ۔اس برایک بہت بڑا ہندومسلم بلوه ہوگیااور وہاں کی ساری ہندوآ بادی شہر بدر کردی گئی۔ ۱۹۲۷ء میں لا ہور میں پیغیبرگی زندگی پرایک گمنام کتاب چیسی ۔اس سےمسلمانوں میں بڑا ہیجان پھیلا ۔غرض یہ کہاس طرح کے واقعات روزمرہ كامعمول بن سيء له مور بائي كورث كايك عيسائي جج في بيمؤقف اختياركيا كه بانيان مداجب كي ہے حرمتی کرنا انگریزوں کی نافذ کردہ تعزیرات کی روسے نا قابل مواخذہ ہے، یہ فیصلہ مسلمانوں پر بجلی بن کر گرااوراسلامیان ہند میں ایک بہت بڑی ایجی ٹیشن کا باعث بنا۔ چنانچہ مرکزی قانون ساز آسمبلی نے ایک نئے قانون کی رو سے تعزیرات ہند کا بہتم رفع کر دیا۔لیکن اس قانون کے باوجود بھی آ ریا ساجی رویے میں کوئی قابل ذکر تبدیلی نہیں آئی۔ بلکہ پاکتان بننے تک بھی اس کا اسلام دشن جذبہ برستور قائم ربا بلکہ ترقی کرتا گیا۔اسلام کےخلاف مختلف سمتوں میں جونظریاتی جنگ لڑی جارہی تھی، اُس میں اقبال اسلام کی نمایندگی کرتے تھے۔انھوں نے جدید سائنس اور فلسفہ کی روشنی میں السلامی فکر کی تشکیل نو پرلیکچروں کا ایک مجموعہ چھیوایا جے بعد میں عالمی شہرت حاصل ہوئی۔لیکن ان کی فکر کے نتائج کوآ گے بڑھانے کی کوئی قابل ذکر کوشش نہیں کی گئی۔

مغربی مصنفوں نے اسلام کواکٹر ایک سیاسی مذہب کہا ہے۔ یہ بات اس حد تک درست ہے کہ اسلام کی تعلیمات انسانی معاشرے کی تعمیر نو کی طرف را ہنمائی کرتی ہیں۔ اور اس تعمیر نو میں معاشرتی اور اقتصادی امور بھی اسے ہی اہم ہیں جتنے سیاسی امور۔ اسلام کے بنیادی عقائد (خداکی وحدانیت، ذات باری تعالی کا اقتد ارمطلق، نبوت کی اہمیت، بنی نوع انسان کی مساوات ) نے کم وہیش ہر دور میں اسلامی معاشرے کے اندر کسی نہ کسی قتم کی مرکزیت کو قائم رکھا ہے۔ مسلمان دنیا کے جس جھے میں بھی بست مدتک کیسانیت یائی جاتی ہے، یہی بستے ہوں ان کے طر زفکر، اخلاق و عادات اور بود و باش میں بہت حدتک کیسانیت یائی جاتی ہے، یہی

وحدت اسلامی دنیا کو دوسری ملتوں سے جدا کرتی ہے۔اسی وحدتِ افکار نے برصغیر کے مسلمانوں کو ا یک سیاسی وحدت بنایا جس کا نتیجه بالآخر یا کستان کی صورت میں ظاہر ہوا۔ شال مغربی اور شال مشرقی علاقوں کو چھوڑ کر ہندوستان کی مسلم اقلیت دور دور تک کے علاقوں میں پھیلی ہوئی تھی۔اقتصادی پس ماندگی نے اس اقلیت کو بہت حد تک غیرمؤثر بنارکھا تھا۔لین مختلف علاقوں کے رہنے والےمسلمانوں نے کبھی اپنے آپ کوایک دوسرے سے علیحدہ نہیں سمجھا۔ فروعی اختلا فات اور فرقہ آرائیوں کے باوجود وہ اپنے آپ کوایک ہی ملت کا حصہ تصور کرتے رہے ہیں۔ایسٹ انڈیا کمپنی کے دورِ حکومت میں جب ایک مسلمان ریاست برطانوی شکنے میں آ جاتی تواس کا ذکرافسوں کے ساتھ دور دور کی مسلم ریاستوں میں ہوا کرتا تھا۔ برطانوی دور میں حالات نے ایک نئی کروٹ لی۔ ذرائع آ مدورفت کی توسیع اور ملک میں ایک حکومت قائم ہونے ہے، ملک کے دوسر بےطبقوں کی طرح مسلمانوں میں بھی میل جول بڑھا۔ اوراسی میل جول سے برصغیر کی اسلامی سیاست پیدا ہوئی۔اس سیاست کی ابتدا بظاہر بالکل غیرسیاسی تھی۔اس کا ہیولا آل اٹڈیامسلم ایجوکیشنل کانفرنس تھی۔ جو پہلی دفعہ ۱۸۸۷ء میں منعقد ہوئی۔ کانفرنس کے مانی سرسیداحد خال اُردو ہندی قضیے کے بعد، مسلم قومیت کے سب سے بڑے مبلغ بن گئے تھے۔ وہ بار باراس بات پرزور دیتے تھے کہ مسلمانوں کی بنا ہے اتحاد وطن نہیں بلکہ مذہب کا اشتراک ہے۔ ا بنی ایک تقریر میں انھوں نے مسلمان نو جوانوں کومخاطب کرتے ہوئے فرمایا تھا کہتم مذہب کومضبوطی سے پکڑے رکھو۔اگرتم دنیا میں جاندستارے بھی بن گئے لیکن مذہب سے بے گانہ ہو گئے تو تم ہم میں سے نہ رہے۔ سرسید کے قائم کیے ہوئے ایم-اے-او کالج علی گڑھ کومسلم انڈیا میں تعلیمی مرکزیت حاصل رہی۔علی گڑھ کے فکری نظام سے ہی ۱۹۰۱ء میں مسلم لیگ پیدا ہوئی،علی گڑھ کالج اور ایجویشنل کانفرنس کی طرح لیگ کی حیثیت بھی آل انڈیاتھی۔اس کے بحث مباحثے اسلامی ہند کے مسائل ہے متعلق ہوا کرتے تھے۔اس کے پلیٹ فارم پرکسی صوبے کی مشکلات کو دوسر بےصوبوں کے مسلمانوں کی مشکلات سے علیجدہ کر کے نہیں دیکھا جاتا تھا بلکہان سب کوایک ہی مسکلے کے اجزاسمجھا جاتا تھا۔ اگر حالات کے تقاضوں کو مدنظر رکھتے ہوئے کسی ایک صوبے سے ترجیبی سلوک کیا جاتا یا کسی دوسر ہےصوبے کو نیچل سطح پر رکھا جا تا تو اس ہے بھی کوئی شکایت پیدانہیں ہوئی اور نہ کسی بدبین کو صوبائی عصبیت کو اُبھارنے کا مسالہ ملا۔ اگر کھنؤ پیک میں مسلمانوں کے اقلیتی صوبوں سے پنجاب اور بنگال کی قیت بررعایت برتی گئی تو اختلاف کرنے والوں میں مولا نامجمعلی پیش پیش تھے جن کا

تعلق پنجاب سے تھا نہ بنگال سے۔ جب ایک صوبے کے مسلمانوں پرکوئی چوٹ لگتی تو دوسرے صوبوں کے مسلمان خاموش نہیں بیٹھتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ کم وبیش مسلمانوں کے تمام مسائل آل انڈیا مسائل ہوا کرتے تھے۔تشیم بنگال کی تنیخ علی گڑھ کالج کو یونی ورٹی بنانے کا مسلم، کا نپور کی مسجد کے عنسل خانوں کے انہدام سے پیدا ہونے والے واقعات کا سلسلہ، جداگا نہ انتخاب کی جمایت، تحریک خلافت وغیرہ وغیرہ وغیرہ مسلمانوں کی مرکزیت کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔ یہی سیاسی مرکزیت یا کستان کو وجود میں لائی۔اس مرکزیت کا سہرا مغربی تعلیم یافتہ طبقے کے سر پرنہیں بندھتا۔ یہ مذہب کی دین تھی۔اس مرکزیت کے اہم ستون تھے۔

تتيجه

جو کچھاویر کہا گیا ہے اس کو مخضر طوریر بیان کردیئے سے اگلی فصلوں کو سمجھنا زیادہ آسان ہوگا: برطانوی دور میں مسلمانوں کے لیے بہت ہی پیچید گیاں اور مشکلات پیدا ہوئیں۔ان سب کوسامنے رکھا جائے تو مجموعی طور پر بہمسکا قومی سلامتی کا مسلا کہلائے گا۔انگریزی حکومت کے قیام کے بعد مغربی تعلیم پایا ہوا طبقہ اپنی مذہبی روایات اور تہذیبی اقد ارسے روز بروز دور ہوتا حیا گیا۔ نیتجاً پیدا ہونے والے ذہنی خلامیں پہلے عیسائی یا دریوں اور بعد میں آریا ساج کے برجوش اور مگر برخود غلط برجارکوں کوا بنی سرگرمیوں کے لیے ایک وسیع میدان مل گیا۔عیسائیوں میں اسلام اور بانی اسلام کی شخصیت پر بہتان باندھنے کی روایت تو بہت برانی تھی مگر آریا ساج نے افتر ااور دشنام کے حربوں کا بے درنگ استعال کرے ایک نیاریکارڈ قائم کیا۔مسلمانوں کی قومیت جن ستونوں پر استوار ہے ان میں نبوت دوسرا ( بلکہ بعض لحاظ سے پہلا ) اہم ستون ہے۔اس بات کو باور کرنے کی کئی وجوہات ہیں کہ غیر مسلم جان بوجھ کر دونوں قوموں میں منافرت کی خلیج کو وسیع کرنے کے لیے یہ اشتعال انگیز کارروائیاں کرتے تھے۔ان سے مسلم عوام قدرتی طور پر برافروختہ ہوتے تھے۔ بدمز گی سے کشید گ اورکشدگی سے نوبت فساد تک پہنچی تھی۔ بیسلسلہ کم وبیش آزادی تک جاری رہا۔ سرسید نے حطبات احمدیه لکھ کراینے اندازے کے مطابق وقت کی ایک اہم ضرورت کو بورا کیا تھا۔ یہ ایک تقیدی جائزہ تھا بعض مغربی مصنفوں کی ان تحریروں کا جوانھوں نے پیغیبراسلام کے متعلق وقباً فو قباً شائع کرائی ہیں۔اقبال عاشق رسول تھے۔ بداسلام مثمن سرگرمیاں ان کے لیے سوہان روح تھیں۔انھوں نے جوخطوط قائداعظم کو ۱۹۳۷ء میں لکھے ان میں ہندوؤں کی اس مذموم روش کا بطورِ خاص ذکر کیا۔

ا قبال بحثيت بِمُفكّر يا كتان

ناموسِ پیغیبر پرکسی قتم کی حرف گیری ان کی برداشت سے باہر تھی،اور بیمسلم قوم کی روحانی ساخت کا ایک جانا پیچانا خاصہ ہے۔

ائیسویں صدی کے نصف آخر میں یورپ کے اندر جمہوریت کا نظریدایک مذہبی عقیدے جیسا نقدس حاصل کرچکا تھا۔ ہندووں کے تعلیم یافتہ طبقے نے بڑے جوش وخروش سے اسے اپنے دل و د ماغ میں بسایا۔ وہ ہندوستان میں بھی یہی سکہ بند جمہوریت نافذ کرنا چاہتے تھے۔ کیوں کہ اس سے بالآخر ہندووں کو ہی مکمل اقتدر حاصل ہونے کی توقع تھی۔ ظاہر ہے کہ اس خواہش کے مضمرات مسلمانوں کے لیے عدم تحفظ کا پیغام تھے۔ مغربی جمہوریت کے نفاذ سے مسلمان استمراری غلامی کے گڑھے میں دھیل دیے جاتے اور وہاں سے ان کی گلوغلامی کی کوئی صورت باقی نہ رہتی۔

مغربی جہوری تصورات کے ساتھ یہاں یورپی نیشلزم کے نظریات بھی پھیلنے شروع ہوئے۔
ہم عصر یورپ کی اکثر تح یکیں جواٹھی دو مقاصد کا نام لے کر اُٹھی تھیں۔ اپنے ساتھ بہت ہی انقلا بی
تبدیلیاں لاکرختم ہوگئی تھیں۔ مغرب کا نیشلزم ملکی، علاقائی اور لسانی نیشلزم ہے۔ مذہب اس کا فقط
ایک جزو ہے۔ اپنے غیر اسلامی مزاج کے باعث یہ نیشلزم مسلمانوں کے لیے نا قابل قبول تھا۔
اسلامی قومیت کی بنیاد دین ہے، اگر مسلمان مغربی وضع کے نیشلزم کو اپنا کیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ
ہم اپنے جداگانہ وجود کو مٹاکر ہندو اکثریت میں جذب ہونے کو تیار ہیں۔ سرسید نے ان دونوں
ہم اپنے جداگانہ وجود کو مٹاکر ہندو اکثریت میں جذب ہونے کو تیار ہیں۔ سرسید نے ان دونوں
مسلمان پر اسلامی اصولوں اور مسلمانوں کے قود ایک مستقل قوم ہیں اور مغربی جہوریت کے نفاذ سے
مسلمانوں کو فائدے کی بجائے اُٹٹا نقصان ہوگا۔ اقبال کے نزدیک جمہوریت اور نیشلزم کے مغربی
مسلمانوں کو فائدے کی بجائے اُٹٹا نقصان ہوگا۔ اقبال کے نزدیک جمہوریت اور نیشلزم کے مغربی
صلمانوں کو فائدے کی بجائے اُٹٹا نقصان ہوگا۔ اقبال کے نزدیک جمہوریت اور نیشلزم کے مغربی
مسلمانوں کو فائدے کی بجائے اُٹٹا نقصان ہوگا۔ اقبال کے نزدیک جمہوریت اور نیشلزم کے مغربی
مسلمانوں کو فائدے کی بجائے اُٹٹا نقصان ہوگا۔ اقبال کے نزدیک جمہوریت اور نیشلزم کے مغربی
میں برشش گرائمیں برشش گراصل میں بہت خطر ناک تھے۔ ان کے طرز فکر کے مطابق دونوں نے بل
جب کر اُمید تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ دنیا میں نہ بہت نے ہمیشہ ایک تاریخ ساز قوت کا کردارادا کیا ہے۔
بہت پُر اُمید تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ دنیا میں نہ ہو کے گروہ عرصہ دراز تک ایک نہ جہب کے معمولات پر چلتے
بلا آخوں نے پینظر یہ بھی پیش کیا کہ لوگوں کے گروہ عرصہ دراز تک ایک ندہب کے معمولات پر چلتے
بلا بھرا کے بیا تھا۔

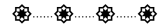
اُردوزبان کی تاریخ میں سرسید کوایک بلند مقام حاصل ہے۔انھوں نے ہندی کے حامیوں کے جاموں کے جارحانہ حملوں کے خلاف اُردو میں قومی زبان بننے کی صلاحیت اور اس کی افادیت ثابت کی۔ان کا

عقیدہ تھا کہ بیزبان برصغیر کے مسلمانوں کے قومی اتحاد کی اہم نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔ اقبال نے اُردوزبان کو بہت وسعت دی۔ اس میں خے مضامین شامل کیے، اسے پامال روایات سے آزاد کیا۔ حالی کی پیروی کرتے ہوئے قومی مفاد کی خاطر اس کا بامقصد استعمال کیا۔ اقبال کی فکر اور اُن کا طرز بیان اُردوادب میں ایک بے مثال اضافہ ہے۔ اگر ان کو اُردوزبان سے خارج کردیا جائے تو اس کی حیثیت میں نمایاں کی آجائے گی۔

غرض تحریک پاکستان کے بنیادی تصورات یہ سے (۱) مسلمانوں کی قومی زندگی کی بنیاد فدہب پر قائم ہے۔ (ب) برصغیر کی مسلم قوم، عالم گیراسلامی برادری کا نا قابل تفریق جزو ہے۔ (ج) یور پی نیشنزم اور مغربی جہوریت کے تصورات اور ادارے برصغیر کے حالات کے ساتھ کوئی مطابقت نہیں رکھتے۔ نہ ہی یہ اسلامی عقا کد سے ہم آ ہنگ ہیں نہ مسلمانوں کے مفاد سے۔ (د) اُردومسلمانوں کی قومی زبان ہے اور ملکی زبان بننے کی پوری اپوری اہل ہے۔ ان تمام تصورات کو سرسید کے ہاتھوں ایک واضح شکل ملی اور پھر یہ ایک تحریک کی صورت میں آ گے بڑھے۔ اقبال اسی ماحول میں پروان چڑھے تھا نھوں نے سرسید کے خیالات میں بہت وسعت، گہرائی اور گیرائی پیدا کی۔ اپنی شخصیت بننے سے ہمیشہ بچایا۔ بہت دال ویز طریق پر اپنے خیالات کی اشاعت کی۔ ہندی مسلمانوں کی دونسلوں کو اپنی شاعری سے متاثر کیا۔ سرسیداورا قبال نے خیالات کی اشاعت کی۔ ہندی مسلمانوں کی دونسلوں کو اپنی شاعری سے متاثر کیا۔ سرسیداورا قبال نے جو بنیادیں رکھی تھیں ان پر ہی قائدا قطم نے ایک نئی مملکت کا قصر تعمیر کیا۔



# دوسرا حصه



# ا قبال كا ابتدائي دور

عام طور پر یہ فرض کرلیا گیا ہے کہ اقبال کی شاعری کا پہلا دور اِن کی'' قوم پرسی'' کا دور ہے۔
اس بات کواتی بار دہرایا گیا ہے کہ ہمارے پڑھے لکھے لوگوں نے اس کومن وعن قبول کرلیا ہے۔اس خیال کو یوں بھی تقویت پینچی ہے کہ بانگ درا کے مرتب شخ عبدالقا در نے ان کے پہلے چھنے والے اُردو مجموعہ کلام ہانگ درا کو تین حصول میں تقسیم کیا ہے۔ ہر حصہ ایک دور سے متعلق ہے۔ ادوار کی تقسیم یوں ہے۔ پہلا دور ۱۹۰۵ء تک دوسرا دور ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء تک اور تیسرا دور ۱۱ بعد۔ پہلا دور اِن کی درس و تدریس کے زمانے کی شعری کا وشوں پر مشتمل ہے۔ دوسرے دور میں وہ سال ڈالے گئے جو انھوں نے انگلتان میں گزارے، تیسرا دور انگلتان سے واپسی کے بعد شروع ہوتا ہے۔ ان تین ادوار کے بعد غالبًا ایک چوتھا دور بھی ہے اور وہ ان کی عمر کے آخری جے سے تعلق رکھتا ہے۔ کئی نقادا قبال کے متعلق بہت آسانی سے کہ دیتے ہیں کہ ابتدا میں ان کو ملک سے بے پناہ محبت ہے۔ کئی نقادا قبال کے متعلق بہت گائے اور ہندوسلم اتحاد کی با تیں کرتے تھے۔ لیکن بعد میں ان کے خیالات تبدیل ہوئے۔ اور ان کا طرزِ فکر مسلم قومیت کے سانچے میں ڈھلنے لگا۔ اس بات کو ثابت کرنے کے لیان کی جونظمیس پیش کی جاتی ہیں ان سب میں مشہور ترانہ ہندی ہے جو:

سارے جہاں سے اچھا ہندوستاں ہمارا ہم بلبلیں ہیں اس کی بیہ گلستاں ہمارا<sup>سی</sup>

سے شروع ہوتا ہے۔اس کے بعد ہندوستانی بچوں کا قومی گیت ہے اور پھر''نیا شوالہ'' ہے جس میں وہ برہمن کوخطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں:

خاک وطن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے

اور پھراس دلیں میں ایک نیا شوالہ بنانے کی تجویز پیش کرتے ہیں۔اس دور کی کل پچاس نظموں میں سے جو بانگ درا میں شامل ہیں۔صرف تین اس شق میں آتی ہیں،لیکن اگران کے کلام کے اس

ابتدائی حصے کا تجزید کیا جائے تو کچھ اور باتیں بھی سامنے آتی ہیں۔ اقبال اپنے متعلق جو کچھ کہتے ہیں، وہ بھی قابلِ غور ہے۔ وہ اپنی ذہنی کیفیت ایک مولوی صاحب کی زبان سے بیان کرتے ہیں۔ جن کواس بات کی شکایت ہے کہ اقبال احکام شریعت سے تو ناواقف نہیں لیکن اس کی'' پابندی احکام شریعت' مشکوک ہے، فلسفہ دانی کی وجہ سے اس کا معیارِ کفروا کیان ہمارے معیار سے مختلف ہے۔ وہ ہندو کو کا فر نہیں سمجھتا۔ تفضیل علی کا قائل ہے، راگ کا رسیا ہے اور اس کوعبادت کا درجہ دیتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی صبح کے وقت تلاوت ِ قرآن بھی کرتا ہے۔ مشرقی شاعروں کی پرانی عادت کے مطابق وہ حسن فروشوں سے جھی رابطہ رکھتا ہے۔ ان تمام باتوں سے وہ یہ تیجہ نکا لتے ہیں کہ اقبال'' مجموعہ اضداد'' ہے۔

یہ سب باتیں رفتہ رفتہ اقبال کے کانوں تک بھی پہنچتی ہیں، سرراہ ملاقات میں وہ اپنی صفائی پیش کرتے ہیں۔ کرنے ہیں کہ''اقبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے''، حکمت وفلسفہ اور شعر وادب کی دنیا میں کھویا ہوا نوجوان غالبًا اپنی کیفیت کواس سے بہتر زبان میں بیان نہیں کرسکتا۔ اس خود فراموثی کے باوجود اقبال قوم میں شاعر کے مقام کو بھی متعین کردیتے ہیں، جہاں وہ شاعر کو''دیدہ بینائے'' قوم سے تشبیہ دیتے ہوئے کہتے ہیں:

مبتلائے درد کوئی عضو ہو، روتی ہے آ نکھ سمن قدر ہمدردسارےجسم کی ہوتی ہے آ نکھ <sup>ھ</sup>

ان دونوں باتوں سے یہی معنی اخذ کیے جاسکتے ہیں کہ اگر چہوہ شاعر ہونے کی حیثیت سے اس دور میں بھی اپنے گردو پیش کے حالات سے شدید طور سے متاثر ہوتے تھے۔لیکن وہ ابھی تک اپنی منزل کی تلاش میں تھے۔ دید کا بینا حقوم نے اُس وقت جو پچھ دیکھا، اسے بھی بلا کم وکاست مجموعہ نظم کے اس حصے میں بیان کردیا چنانچہ 'صدا ہے در د' میں کہتے ہیں:

سرزمیں اپنی قیامت کی نفاق انگیز ہے وصل کیسا، یاں تو اک گر بے فراق آمیز ہے لئے بدلے کی رنگی کے بیانا آشائی ہے فضب ایک ہی خضب کے دانوں میں جدائی ہے فضب کے نہ مجھو گے تو مٹ جاؤ گے اے ہندوستاں والو! تہاری داستان تک بھی نہ ہوگی داستانوں میں کے تہاری داستان میں کی ہوگی داستانوں میں کے

اجاڑا ہے تمیز ملت و آئیں نے قوموں کو مرے ہال وطن کے دل میں کچھ فکر وطن بھی ہے؟ <sup>9</sup>

اگرچہ ان کو وطن سے محبت تھی۔ وہ وطن کی غلامی اور بے بنی کا بھی تھلم کھلا اور بھی اشارے کنا سے سے ساطہار کرتے ہیں۔لیکن وہ اپنے وطن کی''نفاق انگیزی'' سے نالاں ہیں۔ دوسر سے شعر میں'' قرب فراق آ میز'' کی ترکیب قابل غور اور شاعرانہ زبان میں دوقو می نظریہ کا خلاصہ ہے،''نیا شوالہ'' میں برہمن سے گفتگو کو یہاں تک پہنچاتے ہیں کہ''دھرتی کے باسیوں کی مکتی پریت میں ہے'۔ یقیناً وہ اس دور کے ہرمحبّ وطن کی طرح چاہتے ہوں گے کہ یہاں کی بڑی بڑی قوموں میں اتحاد ہو، اور یہی اتحاد ان کوغلامی سے خات دلوائے۔

ان تمام باتوں کے باو جود ۵ • 19 = سے پہلے کے اقبال کی روحانی تشکیل میں اسلامی عضر بدر جہا زیادہ غالب ہے، وہ اس بات پر ضرور اظہار افسوں کرتے ہیں کہ برہمن نے ''اپنوں سے ہیر رکھنا'' بتوں سے سیکھا ہے، اورا گراہل وطن نے آیندہ کی فکر نہ کی تو ان کی بربادی بقینی ہے۔ لیکن وہ ہندوستانی قومیت کی بجائے اسلام کی مستقل قومیت کے کہیں زیادہ قائل ہیں، سرسید کی لوح تربت کے عنوان سے جونظم کا بھی گئی، اس میں واضح طور پر اس بات کا ذکر ہے کہ تعلیم دین کے ساتھ ترک و نیالازم نہیں، اگر فرقہ بندی کو ہوا دی گئی تو ایک ہنگامہ محشر بر یا ہوگا۔ قوت فرمال روا کے سامنے بے باکی سے کام لینا ''بندہ مومن'' کا شیوہ ہے، کیونکہ اس کا دل ہیم وریا سے پاک ہے۔ تصویر در دمیں ملے جلے تصورات ہیں ہندی قومیت اور مسلم قومیت دونوں کے:

زمیں کیا، آسماں بھی تیری کج بنی پدروتا ہے غضب ہے سطر قرآں کو چلیبا کردیا تو نے زباں سے گر کیا تو حید کا دعویٰ تو کیا حاصل بنایا ہے بتِ پندار کو اپنا خدا تونے <sup>نا</sup>

ان مباحث کو اقبال نے بار بارا پنی بعد کی تصنیفات میں اُٹھایا ہے اور کم وہیش ہر جگہ نہایت اچھوتا اور لطیف پیرائی زبان اختیار کیا ہے۔ اسی حصہ میں حضرت بلال پر جونظم ملتی ہے ان کے اسلامی احساس میں (جو بعد میں قوی سے قوی تر ہوتا چلا گیا تھا) ڈوبی ہوئی ہے۔ فرماتے ہیں:
مدینہ تیری نگاہوں کا نور تھا گویا

مدینہ تیری نگاہوں کا نور تھا گویا ترے لیے تو یہ صحرا ہی طور تھا گویا

## اداے دید سراپا نیاز تھی تیری کسی کو دیکھتے رہنا نماز تھی تیری<sup>ال</sup>

پہلے دور کی آخری نظم وہ ہے جو انھوں نے انگلتان جاتے ہوئے دہلی میں حضرت محبوب اللی کی درگاہ پر''التجاہے مسافر'' کے عنوان سے کہ سی ۔غرض ان کے خیالات، آرزوؤں، دعاؤں کا پس منظر تمام تر ٹھیدہ اسلامی ہے۔ موجودہ دور کے مباحث میں جب ۱۹۰۵ء سے پہلے کے اقبال کو قوم پرست بتایا جاتا ہے تو اس سے غلط فہمی پیدا ہوتی ہے، جولوگ اس خیال کو ہوا دیتے ہیں وہ شاید بیثا بت کرنا چاہتے ہیں کہ اس دور کا اقبال اسی طرح پر ہندوستان کی سیاسی وحدت کا قائل تھا جیسا کہ بعد میں گاندھی اور نہرو ہے۔

پہلے بیان کیا جاچکا ہے اُردو برصغیر کے مسلمانوں کی قومی زبان ہے، اس کونیست و نابود کرنے کا منصوبہ ہندوؤں کی نشاۃ ثانیہ کے پروگرام کا نہایت اہم جزوتھا، اور اس پر ۱۸۶۷ء سے عمل شروع ہوچکا تھا۔ جب یو۔ پی گورنمنٹ کے ۱۹۰۰ء والے سرکلر نے صوبے کی عدالتوں میں اُردو اور ہندی زبانوں کو مساوی درجہ دے دیا تو مسلمانوں میں بہت اشتعال پیدا ہوا۔ اقبال یقیناً اس حکم کے واقعاتی پس منظر سے ناواقف نہیں ہوں گے۔ بانگی دراکی ابتدائی نظموں میں انھوں نے جہاں دلی کی مٹی ہوئی اسلامی تہذیب کے آخری نمایندہ (غالب) کو ایک بے مثال خراج عقیدت پیش کیا ہے وہاں اُردوزبان کی بے عیارگی کی طرف بھی ان لفظوں میں اشارہ ہے:

گیسوے اُردو ابھی منت پذیر شانہ ہے ۔ شمع یہ سودائی دلسوزی پروانہ ہے <sup>ال</sup>

یہاں اقبال کی اسی زمانے کی کہمی ہوئی کتاب علم الاقتصاد کا مخضر سا تذکرہ بے کل نہ ہوگا۔

میکتاب غالبًا پروفیسر آ رنلڈ کے کہنے پرکھی گئی تھی اورائے گوزمنٹ کالج کے سابق پرنسیل بیل کے نام معنون

کیا گیا تھا۔ ہمیں بتایا گیا ہے کہ بعد میں اقبال نے خود بھی اس کتاب کو قابل اعتنانہ سمجھا، بلکہ بحثیت
علم، انھوں نے اقتصادیات پرکوئی توجہ نہ دی۔ یہ کتاب اس زمانے کی مروجہ کتا بوں کے مطالعہ کے بعد
مرتب کی گئی تھی۔ اس میں کوئی ایسی بات نہیں جسے طبع زاد کہا جاسکے، البتہ کہیں کہیں انھوں نے بعض
مسائل پراپنی رائے کا اظہار کیا ہے، کتاب کے وہ حصے بھی ہماری توجہ کے لائق ہیں جس میں انھوں نے

علم الاقتصاد کی اشاعت کومکی ترقی کا زینه قرار دیا ہے اور ملک کی بڑھتی ہوئی آبادی پرتشویش کا اظہار کیا ہے، بیدونوں باتیں اپنی اپنی جگہ پر قابل قدر ہوں گی، مگران سے زیادہ اہم بات بیہ ہے کہ انھوں نے اقتصادی عمل کو فطرت انسانی سے ہم آ ہنگ کرنے اور اخلاقی اصولوں کے تابع کرنے پر زور دیا ہے، ''معاشی انصاف'' کی اصلاح بہت بعد کی پیداوار ہے کین اس کے خیل کی بنیاداس کتاب کے اندر موجود ہے۔ بڑھتی ہوئی آبادی کے موضوع پر ان کے خیالات مشہور انگریز پادری مالتھوس کے اندر موجود ہے۔ بڑھتی ہوئی آبادی کے موضوع پر ان کے خیالات مشہور انگریز پادری مالتھوس کے خیالات سے ماخوذ ہیں۔ مرحوم ممتاز حسن اور ڈاکٹر انور اقبال قریش نی نیش بنی ثابت کرنے کے خیالات سے ماخوذ ہیں۔ مرحوم ممتاز حسن اور ڈاکٹر انور اقبال کی پیش بنی ثابت کرنے کے لیے سند کے طور پر پیش کیا ہے، دونوں حضرات کی اس رائے سے انفاق کرنامشکل ہے۔ اگر اقبال اس وقت ضبط تولید کے قائل تھے بھی تو بعد میں اُنھوں نے اس کی جمایت ترک کردی۔ وہ امومت کو تورت کی سب سے اہم فریضہ قرار دیتے تھے، اور مغربی معاشر سے پر اُن کی ''مرد برکاروزن ہی آغوش'' والی کاسب سے اہم فریضہ قرار دیتے تھے، اور مغربی معاشر سے پر اُن کی ''مرد برکاروزن ہی آغوش'' والی کی سب سے اہم فریضہ قرار دیتے تھے، اور مغربی معاشر سے بر اُن کی ''مرد برکاروزن ہی آغوش'' والی کے طرز فکر پر روشی ڈالئے کے لیے ذمل کے اقتابات کافی ہیں:

یہاں مفلسی کی شکایت عام ہورہی ہے۔ ہمارا ملک کامل تعلیم نہ ہونے کی وجہ سے اپنی کمزوریوں اور نیز ان تدنی اسباب سے بالکل ناواقف ہے جن کا جاننا قومی فلاح اور بہبودی کے لیے اسپر کا حکم رکھتا ہے۔ انسانی تاریخ اس امرکی شاہد ہے کہ جوقو میں اپنے تدنی اور اقتصادی حالات سے غافل رہی ہیں ان کا حشر کیا ہوا ہے۔

ماہرین علم الاقتصاد کے لیے یہ نہایت ضروری ہے کہ اپنے علم کی بنیاد انسانی فطرت کے سیجے اصولوں پر قائم کریں ورنہ ان کو سیجے اور کلی نتائج کی تو قع نہیں رکھنی جا ہے علم الاقتصاد کو وضاحت سے سیجھنے کے لیے کئی قدر مطالعہ علم الاخلاق کا بھی ضروری ہے، اکثر مصنفین نے اس صدافت کو محسوں نہیں کیا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ دولت بلالحاظ زندگی کے افضل ترین (؟) مقصد کی بجائے خود ایک مقصد تصور کی گئی جس سے بعض تمدنی اصلاحوں کے ظہور پذیر ہونے میں بے جاتعویق ہوئی اور دولت کو بیار کرنے والوں کی حرص و آزیہلے سے زیادہ تیز ہوگئی۔

اگریہ شے (دولت) ہمارے افضل ترین مقاصد کے حصول میں ہم کو مد نہیں دے سکتی تو پھراس کا کیا فائدہ؟ .....انسان کی زندگی کا اصل مقصد کچھاور ہے۔اوریہ تمام اشیادولت ،صحت اور فرائض کی انجام دہی وغیرہ اس مقصد کے حصول کے ذرائع ہیں۔

قيام انگلستان

اقبال ۱۹۰۵ء میں اعلیٰ تعلیم کے لیے انگستان روانہ ہوئے۔ ان کے اپنے الفاظ میں ' شراب علم کی لذت ' ان کو صبح کے کردیار مغرب میں لے گئی۔ طالب علمی کا تین سالہ دوراُ نھوں نے پچھانگستان میں اور پچھ جرمنی میں گزارا، جرمنی سے پی۔ ایکی۔ وگئی سندتو انھوں نے میونخ یونی ورسٹی سے حاصل کی لیمین معلوم ہوتا ہے کہ ان کا قیام ہائیڈل برگ کے شہر میں رہا جو دریا ہے نیکار کے دونوں طرف آباد ہے۔ اسی دریا کے دائیں ہاتھ والی ایک سڑک (جواب اقبال اُوفریعن' گوشہ اقبال' کہلاتی ہے) پر ایک مکان میں اقبال ۱۹۰۵ء میں قیام پذیر سے، مکان کی بیرونی دیوار پر جرمن زبان میں کندہ کی گئی عبارت ان کے قیام کی یاد دلاتی ہے۔ ہمارے ایک نامور استاد نے چند شواہد کوسا منے رکھتے ہوئے یہ بات ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ان سالوں کا کم از کم پچھ حصہ اقبال کے جذباتی دور زندگی کی بات ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ ان سالوں کا کم از کم پچھ حصہ اقبال کے جذباتی دور زندگی کی ہمایندگی کرتا ہے۔ (یہ بات اپنی جگہ پر درست ہوگی۔ لیکن اپنی نگاہ کو صرف یہیں تک محدود کردیناظلم ہوگا) شاعر نے خود بھی اپنی زبان سے اقبال جرم کیا ہے:

مُن کی تا ثیر پر غالب نه آسکتا تھا علم اتی نادانی جہال کے سارے داناؤں میں تھی سال نه پوچھاقبال کا ٹھکانا، ابھی وہی کیفیت ہے اس کی کہیں سر رہ گزار بیٹھا ستم کش انتظار ہوگا سال

ان سالوں میں ان پر بہت ہی ذہنی اور عقلی تبدیلیاں آئیں۔ انھوں نے فلفے کا بہ غائر مطالعہ کیا۔ کیمبرج میں وہ پروفیسر میکیٹیرٹ کے حلقہ تلمذ میں شامل تھے (جوہیگل کے فلفے کا پیرو تھا)۔ اس کے بعد اپنے مقالے کی پیمبل کے لیے جرمنی میں رہے۔ یہاں بھی اسی ملتب فکر کے نمایندوں کا اثر قبول کیا ہوگا۔ لامحالہ بانگ درا کے حصد دوم کی ایک نظم کا شعراسی طرز فکر کی نمایندگی کرتا ہے۔ وجود افراد کا مجازی ہے ہستی قوم ہے حقیقی فدا ہو ملت یہ لیعنی آتش زن طلسم مجاز ہو جا ھا

اس فلسفہ کی جزئیات پر بحث کرنا کتاب کے موضوع کے خارج ہے، لیکن یہ بات کمی جاسکتی ہے کہ یہ فلسفہ جرمنی کے دور انحطاط کی پیداوار ہے۔ ہیگل کے عنفوان شاب میں جرمنی کی عسکری

ہزیموں نے ملک کا شیرازہ (جو پہلے بھی بھی مربوط نہیں تھا) بالکل بھیر کرر کے دیا تھا۔ ملک موت و حیات کی کش مکش میں مبتال تھا۔ ہیگل نے صدیوں پرانے عینی فلسفہ (جس کی بنا افلاطون نے رکھی تھی) کے مختلف عناصر کی مدد سے ایک نیا فلسفہ سیاست مرتب کیا۔ یہ فلسفہ جرمنی میں بہت مقبول ہوا اور انگلستان میں بھی اس کے بیروایک مؤثر اقلیت میں مل جاتے ہیں۔ اس فلسفہ کی بنیاد مملکت کے غیر محدود اختیارات پررکھی گئی ہے۔ فرد کواس میں چندان اہمیت حاصل نہیں۔ شہریوں کے اخلاق۔ ان کی زندگی کے معمولات وغیرہ سب کی محافظ مملکت ہے۔ اور اس کا نمایندہ حکمران ہے، نکتہ چینوں نے اس فلسفے کوا پنے مخصوص طریقے پر بیان کرتے ہوئے اسے مضحکہ خیز ظاہر کرنے کی پوری پوری کوشش کی ہے، لیکن حقیقت یوں نہیں، اور اس کے بہت سے نکتے مسلمان فلسفیوں کے افکار کے قریب پہنچتے ہیں۔ چنا نچہ جو طالب علم اس فلسفے کے عناصر کا اقبال کی دروز ہے فلسفیوں کے افکار کے قریب پہنچتے ہیں۔ چنا نچہ جو طالب علم اس فلسفے کے عناصر کا اقبال کی دروز ہے خدی کی روشنی میں مطالعہ کرے گا۔ اس کو دونوں میں کئی جگہ مشابہت نظر آئے گی۔

شعوری طور پروہ اسلامی دنیا کا قرب چاہتے تھے۔اس زمانے کے حالات میں اس قرب کا سب سے اچھاذر بعیہ فارس زبان تھی اور اس کوہی انھوں نے شعر گوئی کے لیے اختیار کیا۔

کئی سال بعد گول میز کا نفرنس کے موقع پر انگلتان میں، اقبال کٹری ایبوی ایشن کے سپاس نامہ کا جواب دیتے ہوئے اقبال نے کچھاس طرح فرمایا: ''اُردوکوچھوڑ کرفاری میں شعر کہنے کے متعلق اب تک مختلف اوگوں نے مختلف توجیہات میش کی ہیں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ آج ہی بیراز بھی بتادوں۔ بعض اصحاب خیال کرتے ہیں کہ فاری زبان میں نے اس لیے اختیار کی کہ میرے خیالات وسیع علقے میں بہنی جا کیں۔ خیال کرتے ہیں کہ فاری زبان میں نے اس لیے اختیار کی کہ میرے خیالات وسیع علقے میں بہنی جا کیں۔ شنوی اسراد خودی ابتدا میں بہنی جا کیں۔ شنوی اسراد خودی ابتدا کی مشود ستان کے لیے کھی تھی اور ہندوستان میں فاری سجھنے والے بہت کم بھی'۔ ان سطروں کو پڑھنے کے بعداس سوال کا جواب دینا کہ اقبال نے فاری شعرگوئی کیوں شروع کی اور بھی مشکل ہوجا تا ہے۔ برصغیر کے مسلمانوں میں اسلامی برادری کے لیے محبت اور اخوت کے جذبات کی جوشدت پائی جوثوں جاتی ہے جوہ بان کی جو شدت پائی ہوتہ ہے۔ یہ جذبہ بہت پہلے سے یہاں موجود تھا۔ لیکن اقبال نے اس جذبے کوایک بئی تازگی بخشی اور اپنی شاعری کے ذریعے ملک کے دور در از گوشوں کی بہنچایا۔ ان کے فرین میں ان کا سب سے اہم اضافہ یہی ہے۔ انگلتان کی سرز مین میں رہے بیسویں صدی کے قومی فکر میں ان کا سب سے اہم اضافہ یہی ہے۔ انگلتان کی سرز مین میں رہے بیسے بہنچ کے اگران پر وطدیت کا طلسم بھی تھا تو اس سے اپنچ بہلے دور کی غزلیات کے جھے میں بیشعر بھی ملے گا:

نرالاسارے جہال سے اس کوعرب کے معمار نے بنایا بنا ہمارے حصارِ ملت کی اتحادِ وطن نہیں ہے <sup>ال</sup>

اپنی چشم مخیل سے آنے والے دور میں اسلام کی سربلندی کود کھے کر کہتے ہیں کہ مجھے قد سیوں نے بتایا ہے کہ جس شیر نے صحرا سے نکل کر روما کی سلطنت کو اُلٹ دیا تھا وہ پھر بیدار اور ہوشیار ہوگا۔ اسلامی دنیا کا مرکز کعبہ ہے اور اُمت صرف اپنی مرکزیت کی وجہ سے قائم ہے۔ علی گڑھ کے طلبا کو پیغام دیتے ہوئے کہتے ہیں'' جذب حرم سے ہے فروغ انجمن حجاز کا'' شخ عبدالقادر کے نام کھتے ہیں:

رخت جال بت كدهٔ چيں سے اُٹھا ليں اپنا سب كو محو رخِ سُعدىٰ وسُليمٰى كرديں كا غرض میر که تین سال کے اس مخضر عرصے میں انھوں نے یورپ کی زندگی کوقریب سے دیکھا۔ اس میں شریک ہوئے۔اس کے حسن وقتح کو اپنے علم اور تجربے کی روشنی میں پر کھا۔ تو ان کومسلمانوں کی فلاح اتحاد اسلام میں ہی نظر آئی:

> گرم رکھتا تھا ہمیں سردی مغرب میں جو داغ چیر کر سینہ اسے وقف تماشا کردیں <sup>کلے</sup>

جزیرہ سلی کے قریب سے گزرتے ہوئے انھوں نے'' تہذیب حجازی'' کے اس'' مزار'' پر جو نو حہ نمانظم کھی ہے اس کے ہرلفظ سے یہی احساس ٹیکتا ہے۔

اقبال کے قیام پورپ کے سال بیسویں صدی عیسوی کے ابتدائی سال تھے۔ان دِنوں انگلتان اور جرمنی کے باہمی تعلقات میں دن بدن کشیدگی پیدا ہورہی تھی۔ بڑے بڑے ملکوں کے دارالسلطنت بین الاقوامی سازشوں کے اڈے بنے ہوئے تھے۔ ۴۰-۹۱ء میں برطانیہ اور فرانس دونوں نے اپنے کئی سوسالہ مناقشات کو طے کرکے ایک ہاہمی اتحاد کی بنیاد رکھی۔ تین سال بعد انگلتان اور روس نے ایران کواپنی سیاست کا اکھاڑہ بنایا اورعملاً اس کے جنوبی اور شالی حصوں کے مالک بن گئے۔ جرمنی کی جنگی تیاریاں زورشور سے جاری تھیں، دوربین نظروں کو آنے والے دھاکے کا خدشہ نظر آتا تھا۔ (اس دھاکے سے ۱۹۱۴ء میں پہلی جنگ عظیم کی ابتدا ہوئی) میسارا مواد تو اندر اندر ہی یک رہا تھا۔ بظاہر حالات نہایت خوشگوار تھے، پورپ کے مختلف ملکوں نے ساری دنیا سے اپنی برتری کا لوہا منوالیا تھا، افریقہ اور ایشیا کے بہت سے علاقے براہِ راست سامراجی طاقتوں کے زیرنگین تھے، امریکہ اور آ سٹریلیا جیسے براعظم یورپی نسلوں کے باشندوں سے آباد تھے اوران میں مغربی دنیا جیسا طرزِ زندگی رائج تھا۔ سائنس،صنعت وحرفت اور دوسرے علوم وفنون کی ترقی اور ان کی چیک دمک سے ساری مغربی دنیا جگمگار ہی تھی، اقبال نے سب کچھ دیکھا۔ ان کی آئکھوں میں چکا چوند بالکل نہ آئی۔انھوں نے اس طلسماتی ماحول میں اپنے ہوش وحواس قائم رکھے، یہاں ان کو پورپ کی عظمت کا احساس ہوا اوراس کی بے بسی کا بھی۔ پورپ کی عظمت اس کی علمی ترقیوں اور عملی سائنسوں میں پائی۔اس کے کتب خانوں، اس کے معملوں اور علمی جبتو کی تڑی سے وہ نہایت متاثر ہوئے۔ اپنی بعد کی تصنیفات میں وہ کئی مرتبہ اس کا ذکر کرتے ہیں کہ پورپ کی بڑائی اس کے رقص وسرور یا جوان لڑ کیوں کی شک لباسی میں مضمرنہیں، بلکہ اس کی علمی اور فنی ترقیوں بر مخصر ہے۔جس بات نے ان کو پورپ سے بدطن کیا وہ وہاں کی وطنیت تھی۔ جونوع انسان کی فطری وحدت پر ضرب کاری لگاتی ہے۔ جوخلقِ خدا کو اتوام میں بانٹ دیتی ہے، جس سے کمزور قوموں کے وطن تاخت و تاراج ہوتے ہیں اور ان کی معیشت برطاقت ورغیر، قابض ہوجاتے ہیں۔

یور پی قوموں کی عسکری برتری سے دنیا غلامی کے ایک نے دور میں داخل ہوئی۔ وطن پرتی کے ساتھ ہی یور پی قوموں میں اپنی برتری کا احساس بھی شدت سے بڑھ رہا تھا۔ برطانیہ نے دنیا کے بہت بڑے حصے پر قبضہ کرلیا تھا۔ فرانس، بہجیم، ہالینڈ اور جرمنی بھی اس جوع الارض کا شکار تھے۔ یہ سب با تیں اقبال کی نظروں میں کھنگی ہوں گی۔ انھوں نے محسوس کیا ہوگا، کہ یورپ ایک غیر انسانی نظام کو اختیار کرتا چلا جارہا ہے۔ اس کی معاشرتی اور اخلاقی قدریں مسنح ہورہی ہیں اور خود یور پی معاشرے کی جڑیں کھوکھلی ہورہی ہیں: اسی احساس نے ان سے بیشعر کہلوا ہے ہوں گے:

دیارِ مغرب کے رہنے والو! خدا کی بہتی دکال نہیں ہے کھر اجسے تم سمجھ رہے ہو، وہ اب زرِ کم عیار ہوگا تہاری تہذیب اپنے خنجر سے آپ ہی خود کشی کرے گی جو شاخِ نازک یہ آشیانہ بنے گا، نایا کدار ہوگا ق

یورپ کی زندگی کا بیر تضاد ( یعنی اس کا خیرہ کن ظاہر اور اس کا روحانی کھوکھلا پن) اقبال کی شاعری کامستقل موضوع بن گیا۔ وہ بار باراس کی طرف آتے ہیں۔ بنیادی طور پر تو مضمون وہی ہے۔لیکن ہر باراس میں کوئی نیا نکتہ پیدا کرتے ہیں، کئی سال بعد جب ان کوافغانستان جانے کا اتفاق ہوا تو حالات بہت بدل چکے تھے۔ پہلی تباہ کن جنگ عظیم کے اثرات آہت ہت آہت ذائل ہورہے تھے پھر بھی ان کا بنیادی عقیدہ وہی تھا۔ بابر کے مزار پر کھڑے ہوکروہ یہی کہتے ہیں:

بیا که ساز فرنگ از نوا بر افتاد است درون بیدهٔ او نغمه نیست، فریاد است <sup>کل</sup>

ان تفصیلات سے ظاہر ہوتا ہے کہ یورپ میں رہتے ہوئے اقبال یورپی نیشنلزم سے بدطن ہوئے۔اسلامی قومیت پر (جو بنی نوع انسان کے گونا گوں مسائل کوحل کرنے کی پوری پوری صلاحیت رکھتی ہے) ان کا ایمان پختہ ہوا۔ ہندوستان کے لیے بھی یورپی نیشنلزم کا نسخہ ان کوشفا بخش معلوم نہ ہوا۔ یورپ کی زندگی کے دکش اور دلفریب پہلوؤں سے وہ محظوظ بھی ہوئے ہوں گے۔لیکن بیا یک

آنی حانی بات تھی علمی جلا کے ساتھ اسلام کی از لی اور ابدی قدروں بران کا ایمان مضبوط ہوا۔ اس ارتقا میں اس وسیع مطالعہ کو بھی دخل ہوگا، جوان کواینے بی -ایج- ڈی کے مقالے کے سلسلے میں کرنا پڑا۔ ا قبال کے پورپ روانہ ہونے کے فوراً بعد ہی تقسیم بنگال کی شکل میں ایک بہت بڑا سیاسی زلزلہ آیا۔ تقسیم وسط اکتوبر ۱۹۰۵ء میں عمل میں آئی۔اس کی تجویز تو کئی سال سے چلی آ رہی تھی لیکن اس سلیلے میں فیصلہ کن اقدام وائسراے لارڈ کرزن نے کیا۔ برطانوی حکومت کے نمایندوں،مؤرخوں، سیاست دانوں، اخبارنویسوں اور سیاسی کارکنوں نے اس مضمون پر بہت سی خامہ فرسائی کی ہے اور تقسیم کے مختلف اسباب بیان کیے ہیں۔ اس زمانے میں حکومت برطانیہ کا مؤقف بہتھا کہ تقلیم اس لیے ضروری تھی کہ بنگال ایک بہت بڑا صوبہ تھا اور اس کا انتظام ایک صوبائی حکومت کے بس کی بات نہ تھی۔اس لیے انتظامی امور کو بہتر طور پر نیٹانے کے لیے ایک صوبے کے دو بنادیے گئے۔تقسیم کے مخالفین (ہندو) اس کوسیاسی دھوکہ بازی بتاتے تھے۔ان کا کہنا تھا کتقسیم کا مقصدصرف بنگا لی قوم کی وحدت کو پارا پارا کرنا ہے۔ممکن ہے کہان دونوں مبینہ وجو ہات میں صداقت کا عضر بھی شامل ہو،تقشیم کا نتیجہ بید کلا کہ بنگال اور آسام کو ملا کر دو نے صوبے وجود میں لائے گئے (بہار اور اڑیسہ ان دنوں بنگال کے حدود میں شامل تھے)۔ ایک کا نام مغربی بنگال رکھا گیا اور دوسرے کا مشرقی بنگال اور آ سام،مؤخرالذكرصوبے میںمسلمانوں کی آبادی دوتہائی تھی۔اس تقسیم سےمسلمانوں کو بہت اطمینان ہوا،ان کا خیال تھا کہاں تشکیل نو سے پیماندہ صوبے کے غریب اور بے کس مسلمانوں کو آہستہ آہستہ ا پیخ حقوق ملیں گے اور وہ مغربی بنگال کے ہندوتعلیم یافتہ طبقے کی معاشی اور سیاسی گرفت سے آزاد ، ہوجا ئیں گے۔اس زمانے میں انگریز مصنفوں اورسول سروس کے ارکان کی جوتحریریں شائع ہوئیں ان سے یہ مجموعی تاثر بھی پیدا ہوتا ہے کہ تقسیم سے مشرقی بنگال کے حالات کی اصلاح اور یہاں کے باشندوں کی حق رسی مقصود تھی۔اس سے مسلمانوں کو تھوڑا بہت فائدہ بھی ہوا۔ بہقشیم ہندوؤں کو بے حد نا گوار گزری، اور انھوں نے پہلے دن سے ہی اس کی سرتو ڑمخالفت شروع کردی۔ ہڑتالیں، نعرے، جلیے، جلوس، گالی گلوچ بہ سب حریے تقتیم کے مخالفین بے محابا استعال کرتے تھے۔ اس سے دونوں صوبوں کانظم ونس تنہ و بالا ہوگیا، جرائم بے حد بڑھ گئے قبل وغارت، رہزنی، آتش زدگی کی وارداتیں روزمرہ کامعمول بن گئیں۔ چونکہ اس تقسیم ہے مسلمانوں کو کچھ فائدہ ہوتا تھا، اس لیے ہندوؤں میں مسلمانوں کے خلاف منافرت کا جذبہ کینے میں تبریل ہوگیا۔ بلکہ دہشت پیندوں کے بموں اور

گولیوں کا نشانہ مسلمان اور اگریز دونوں بنتے تھے۔ ایک بنگالی مؤرخ نرود چودھری نے (جواس دور کے داقعات کے بینی شاہد ہیں) ہجا طور پر یہ نتیجہ نکالا ہے کہ تقسیم بنگال کے بعد بنگالی ہندوؤں کے دلوں میں مستقل طور پر مسلمانوں کے خلاف ایک گرہ بیٹھ گئی اور ہندومسلم منافرت کا ایک نیا باب شروع ہوا۔ بعض اوقات تو سکولوں کے ہندوطلبا ایک کمرے میں مسلمان طالب علموں کے ساتھ بیٹھنے کے لیے بھی تیار نہ تھے۔ ہندوؤں کا غیض وغضب جنون کی حد تک پہنچ گیا اور انتقام لینے کے تول و قرار ہندومندروں میں کالی دیوی کے بت کے سامنے کیے جاتے تھے۔ اس طرح یہ سیاسی تح یک ہندو فرار ہندومندروں میں کالی دیوی کے بت کے سامنے کیے جاتے تھے۔ اس طرح یہ سیاسی تح یک ہندو کے دوسرے علاقوں میں پھیلتا گیا۔

اٹھی دنوں برطانیہ کے اہل ساست میں بنگالی ہندوؤں کے کئی طرف دارموجود تھے۔ ۱۹۰۵ء کے آخر میں وہاں جوعمومی انتخابات ہوئے،ان میں لبرل یارٹی کوزبردست اکثریت حاصل ہوئی۔ منتخب ارکان میں آ دھ درجن کے قریب ایسے تھے جو دارالعوام کو ہندوؤں کے نقطہ نظر سے ہروتت باخبر رکھتے تھے۔اور بنگالی ہندوؤں کوحکومت کےخلاف جوفرضی یاحقیقی شکائتیں پیدا ہوتی تھیں ان کوابوان کےسامنے فی الفور پیش کردیا کرتے تھے۔ بنگال کے روزمرہ کے حالات تفصیل کے ساتھ برطانوی اخباروں میں جھیتے تھے۔ ٹائمہز برطانیہ کا ایک مقتدرا خبار سمجھا جاتا ہے،اس کا نامہ نگار ویلن ٹائن چائرل اس وقت کلکتہ میں متعین تھا۔ وہ اپنے اخبار کو با قاعدہ ڈسپیج بھیجا کرتا تھا۔ جائز ل کا تجزیہ بہت حد تک حقیقت پیندانہ تھا۔ اس کی تحریروں سے انگلتان میں ہل چل کچ گئی۔ برطانوی مدبروں بلکہ پڑھے ککھے طبقوں میں بھی بنگال اورتقسیم بنگال روزانہ گفتگو کا موضوع بن گئے۔ بائیں بازو کی پارٹیوں اوران کے ہم خیال لوگوں کو ہندو بنگالیوں سے بہت ہمدردی تھی۔اور وہ حالات کاسطحی مطالعہ کرنے کے بعداس نتیجے پر پہنچے تھے کہ بنگالی ہندواسی قسم کی آئینی جدوجہد میں مصروف ہیں جوخودان کے آباؤاجداد نے بہت مدت تک شاہی آ مریت کے خلاف جاری رکھی تھی۔ برصغیر کے سینکٹر وں طالب علم جواس وقت انگلتان میں مقیم تھےان حالات میں بہت دلچیں لیتے تھے اور بعض تو یہ بیجھتے کہ صرف تشدد کے ذریعے ہی برطانوی تسلط سے خلاصی حاصل کی جاسکتی ہے۔اقبال ان خبروں کو ہا قاعدہ پڑھتے ہوں گے۔ ہندوقوم کے دل و دماغ سے تو وہ پہلے سے اچھی طرح آگاہ تھے۔ دونوں قوموں کے ذہنی اور روحانی فاصلوں کے تعلق بھی اُٹھیں کوئی خوش فنہی نہتھی۔ جو کچھان دنوں وطن میں ہور ہاتھاان ہے بھی ان کواپنی نئیسمت کے متعین کرنے میں مدد ملی ہوگی۔

آ خرکار برصغیر کے انگریز حکمرانوں نے بنگالی ہندوؤں کی بے پناہ دشت انگیزی کے سامنے گھنے ٹیک دیا ور ۱۹۱۱ء میں تقسیم بنگال کومنسوخ کردیا۔ اس بات کا اعلان برطانیہ کے فرمال روا جارج پنجم کی زبان سے کرایا گیا۔ اس کے ساتھ ہی ہندوستان کا دارالسلطنت کلکتہ کی بجائے دہلی قرار پایا۔ مسلمانوں کوتقسیم کے خاتمے سے بہت صدمہ پہنچالیکن حکمرانوں نے دارالسلطنت کو دہلی منتقل کر کے مسلمانوں کی اشک شوئی کی کوشش کی بعض مسلمان طبقے اس سے مطمئن بھی ہوئے کیونکہ اسلامی ہند مسلمانوں کی اشک شوئی کی کوشش کی بعض مسلمان طبقے اس سے مطمئن بھی ہوئے کیونکہ اسلامی ہند کی بہت ہی تابناک روایات دہلی کے شہر سے وابستہ ہیں، ہندوؤں نے تقسیم کی تنیخ کو چراغاں کر کے منایا لیکن کلکتے کی در تیمی "پر آنسو بہائے۔ ان سب باتوں سے ہندوؤں اور مسلمانوں کی دائمی عدم مفاہمت اور انگریز حکمرانوں کے طریق کار کا پتا چاتا ہے۔ اقبال نے اس موقع پر اپنے تاثر ات کو یوں قلم ہند کیا تھا:

ہوگیا زخم دل بنگال آخر مندل وہ جو تھی پہلے تمیز کافر و مومن گئ تاج شاہی لیعنی کلکتے سے دلّی آ گیا مل گئی بابو کو جوتی اور گیڑی چھن گئی آ

کیکن پہ بعد کی بات ہے۔

جب وہ تین سال کے بعد واپس لوٹے تو ان میں ایک ذہنی انقلاب آچکا تھا۔ شایداس تبدیلی کو انقلاب کہنا تو درست نہ ہو کیوں کہ اس کی بنیادیں پہلے سے ہی موجود تھیں، اپنی جوانی کے ابتدائی دور میں انھوں نے اپنے آپ کو'' مجموعہ اضدا د'' کہا تھا۔ لیکن شاید اب کسب علم اور وسیع مشاہدہ سے دور میں انھوں نے اپنے آپ کو'' مجموعہ اضدا د'' کہا تھا۔ لیکن شاید اب کسب علم اور وسیع مشاہدہ سے ان کے بہت سے فکری تفناد دور ہو چکے تھے۔ ان کو اچھی طرح معلوم ہو گیا تھا کہ قوم کارخ کس طرف ہونا چاہیے لیعنی اپنی نظر میں صرف ہندوستان تک محدود رکھنا قوم کے لیے سودمند نہ ہوگا۔ ہندی مسلمان ایک عظیم برادری کے افراد ہیں۔ یہ برادری ہر لحاظ سے ایک قوم ہے، اور اس میں بہت سے مناصر قابل قدر خوابیدہ صلاحیتیں موجود ہیں اس کی نجات آپ کہ دوہ اپنے آپ کو متحد کرے اور اس طرح آپنے مسائل کوحل کرنے کی طرف پہلا قدم اُٹھائے۔مغرب کی علمی زندگی کے بہت سے عناصر قابل قدر میں اور ہم کو ان سے استفادہ کرنا چاہیے۔ لیکن مغرب کی تمزی ہیں۔ اور ان کا مغرب کی سر بلندی سے کوئی تعلق نہیں۔ اقبال کا اپنا بیان اس ختیج سے کسی قدر مختلف ہے۔ اور ان کا مغرب کی سر بلندی سے کوئی تعلق نہیں۔ اقبال کا اپنا بیان اس ختیج سے کسی قدر مختلف ہے۔ اور ان کا مغرب کی سر بلندی سے کوئی تعلق نہیں۔ اقبال کا اپنا بیان اس ختیج سے کسی قدر مختلف ہے۔ اور ان کا مغرب کی سر بلندی سے کوئی تعلق نہیں۔ اقبال کا اپنا بیان اس ختیج سے کسی قدر مختلف ہے۔

ان کا کہنا ہے کہ انگلستان سے واپسی کے دو تین سال بعد تک وہ ذہنی تضادات کا شکار رہے، نیز ان کے قریبی دوستوں کو بھی معلوم نہ ہوسکا کہ وہ کن الجھنوں میں مبتلا ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ بیذ ہنی شکش اُن کی ذاتی اور خجی زندگی سے تعلق رکھتی ہو۔

یہ بات بھی دلچین سے خالی نہ ہوگی کہ ہواء میں جب مسلم لیگ کی لندن شاخ کی بنیا در کھی گئی تواس کے پہلے اجلاس میں شریک ہونے والوں میں اقبال بھی شامل سے۔ برطانوی مسلم لیگ کے کرتا دھرتا سید امیر علی سے، جو بہت اعلیٰ پائے کے مؤرخ، قانون دان اور ادیب سے اور جن کی فعال دھرتا سید امیر علی سے، جو بہت اعلیٰ پائے کے مؤرخ، قانون دان اور ادیب سے اور جن کی فعال شخصیت نے برصغیر کی اسلامی سیاست پر گہر نے نقوش چھوڑے ہیں۔ اس طرح اقبال کو بیموقع بھی ملا ہوگا کہ سید امیر علی کو قریب سے دیکھیں۔ سید امیر علی کو برطانیہ میں پریوی کونسل کی جوڈیشل کمیٹی کا ممبر ہونے کی حیثیت سے اسلامی قانون کی تشریح وقوضیح کرنے کا اکثر اتفاق ہوا۔ برطانوی ہند کے جوں، نیز برطانوی عدلیہ نے اپنے قانونی فیصلوں میں شرع اسلام کے دور از کارتو جیہیں پیش کیں، سید امیر علی نے ان غلط فہیوں کا از الدکیا۔ اقبال کو بھی شرع اسلام کے دور از کارتو جیہیں پیش کیں، سید امیر علی نے ان غلط فہیوں کا از الدکیا۔ اقبال کو بھی شرع اسلام کے طالب علم کے لیے حقیق کا ایک موضوع ہے بھی ہوسکتا ہے کہ اقبال (جواجہ ادر کے بہت بڑے مبلغ سے) طالب علم کے لیے حقیق کا ایک موضوع ہے بھی ہوسکتا ہے کہ اقبال (جواجہ ادر کے بہت بڑے مبلغ سے) قانونی غور وفکر سے کہاں تک متاثر ہوئے۔

## دنیائے اسلام اور اقبال (۱۹۲۲-۱۹۱۱ء)

انگستان سے واپسی کے بعد اقبال کی تخلیقی زندگی میں ایک نے باب کا آغاز ہوتا ہے، نے دور کے مسائل پہلے دور کے مسائل سے مختلف تھے۔ دنیاے اسلام پر تیزی سے مصائب کے بادل چھارہے تھے۔ تزیادہ اہم ملک تھا۔ اس کی وسیع وعریض سلطنت میں دنیاے عرب، شالی افریقہ اور جزیرہ نماے بلقان کے پھھ علاقے شامل تھے۔ عثانی ترکی سلطنت کا سربراہ خلیفۃ المسلمین کہلاتا تھا۔ سلطنت عثانیہ کی شکست وریخت کا عمل مدت سے جاری تھا۔ اس سے تقریباً نصف صدی پہلے روس کے زار الیگر نڈر نے ترکی کو یورپ کا''مرد بیار'' کہا تھا۔ وہ یہ چا ہتا تھا کہ روس بلقانی علاقوں پر قابض ہوکر بھیرہ روم کی طرف اپنا راستہ نکا لے۔ انگستان اس بات سے خائف تھا۔ اس لیے کہ اگر یہ معاملہ روس کے منشا کے مطابق آگے بڑھے تو روس کی جارحانہ قوت میں بے نیاہ اضافہ ہوجائے گا اور وہ مشرق میں برطانیہ کے اقتدار برضرب لگانے کے قابل ہوجائے گا۔

انیسویں صدی کے پہلے اٹھتر سال تو برطانیہ بظاہرتر کی کا حلیف تھااور بین الاقوامی معاملات میں یہی کردارادا کرتا تھا،لیکن کانگرس آ ف برلن (۱۸۷۸ء) کے بعد تر کی کا حھکاؤ جرمنی کی طرف ہوگیا اور یور بی دول کی نئی جھہ بندی میں ترکی کو پہلی ہی اہمیت حاصل نہ رہی۔ البتہ بہت ہی طاقتیں ترکی کے مقبوضات کو ہتھیانے کی فکر میں تھیں۔ اور پورپ کی مختلف حکومتیں آپس میں کھچڑی یکا رہی تھیں کہ جزیرہ نماے بلقان کی ولایتوں سے ترکوں کو کلی طور پر بے دخل کر دیا جائے۔ان پس بیردہ تیاریوں کا یہلا نتیجہ بیز نکلا کہ اطالوی فوجوں نے ۱۹۱۱ء میں تمام بین الاقوامی ضابطوں کو بالاے طاق رکھتے ہوئے طرابلس (شالی افریقه موجوده لیبیا) پرحمله کردیا اوریبهاں کے عرب باشندوں کو (عورتوں اور بچوں سمیت) الیم انسانیت سوز درندگی کا نشانه بنایا که پوریی دنیا بھی بلبلااٹھی۔ترک بے دست ویا تھے۔ انگریزوں نےمصر کے راستے ترکوں کو وہاں کمک جیجنے کے حق سے محروم کر دیا۔ چنانچہ اگلے سال اٹلی نے طرابلس کواین سلطنت میں شامل کرلیا۔ شکست خوردہ ترکوں کے پاس اس بات کے سوائے اور کوئی چارہ نہ تھا کہ وہ اِس غاصبانہ قبضے کی تصدیق کردیں۔ پیزخم ابھی تازہ تھا کہ بلقانی صوبوں نے پورپ کی بڑی بڑی طاقتوں کی شہ برتر کوں کے خلاف بغاوت کردی۔اس کا نتیجہ بھی صاف نظر آر ہا تھا۔ جب تک ترکوں کا بلڑا بھاری تھا۔انگریز مدبروں کے بیانات میں شکست خوردہ ملکوں کی برانی حدیں برقرارر کھنے پر زور دیا جاتا تھا۔لیکن جب جنگ کا پانسہ پلٹا اورتر کوں کی عسکری حالت ابتر ہونے لگی تو برطانوی ساسی راگ کے سُر تبدیل ہوگئے ۔اب پہ کہا جانے لگا کہ فاتح ملکوں کوا بنی فوجی قوت کے تمرات سے محروم نہیں کیا جاسکتا۔ان دونوں جنگوں سے برصغیر کے مسلمانوں میں بڑی بے پنی پھیلی۔ مسلمانوں کی رائے عامہ پہلے اٹلی کے غیرانسانی رویے سے اور بعد میں انگریزوں کے تھلم کھلا معاندانہ رویے سے بہت مشتعل تھی، لا ہور کا اخبار زمیندار اور کلکتہ کا الہلال مسلمانوں کے جذبات کے ترجمان تھے۔مولا نامجمعلی کا کا ہے دلہ بھی اسی صف میں شامل تھا، نہصرف علمی حلقے بلکہ مسلمان عوام بھی روزمرہ حالات سےاینے آپ کو ہاخبرر کھتے تھے۔۱۹۱۴ء میں پہلی جنگ عظیم نثروع ہوئی۔ جرمنی تو اس میں حجٹ یٹ شامل ہوگیا۔لیکن ترک نومبر تک کوئی فیصلہ نہ کر سکے، برصغیر کےمسلمان زعما کی خواہش تھی کہ ترک طرابلس اور بلقان کی جنگوں میں شکست کھانے کے بعد اپنے ملک کی تعمیر نو کی طرف توجہ دیں اور مزید قوت آ زمائی سے پر ہیز کریں۔ چنانچہ مولا نامجم علی نے اس مضمون کا ایک تار تر کی کے وزیراعظم کوبھی دے دیا۔لیکن اس کا نتیجہ دل خواہ نہ نگلا۔تر کوں نے نومبر کے مہینے میں برطانیہ

اور فرانس کے خلاف جہاد کا اعلان کر دیا۔ برصغیر کی برطانوی حکومت مسلمانوں کے جذیے سے بخو بی آ گاہ تھی۔ پہلے تو وائسراے نے ایک اعلان کے ذریعے مسلمانوں کے خدشوں کو دور کرنا جا ہا اور وعدہ کیا کہ مقاماتِ مقدسہ (جوترکوں کی قلمرو میں شامل تھے ) کی حرمت کو برقرار رکھا جائے گا، کین ایک طرف تو اس مضمون کا اشتهار تقسیم کیا جار ہا تھا اور دوسری طرف برطانوی اور فرانسیسی فوجیس جزیرہ نماے عرب کے مختلف حصوں میں اُ تاری جارہی تھیں۔ ۱۹۱۲ء میں برطانوی ایجنٹوں کی ریشہ دوانیوں نے ایک اور گل کھلا یا ، وہ یہ کہ شریف مکہ نے تر کوں کے خلاف اعلان بعناوت کر دیا اور اپنے اعلان میں ترکوں پرلا فہ ہبیت اور دھریت کے الزامات لگائے۔اپنے تمام لمبے چوڑے دعووں کے باوجود شریف مکہ بے بس اور محض برطانیہ کے ہاتھ میں کھ تیلی تھا، صاف نظر آ رہا تھا کہ وہ اپنی حاصل کی ہوئی آ زادی کی حفاظت کرنے سے قاصر ہے۔نومبر ۱۹۱۸ء میں جرمنی نے ہتھیار ڈال دیے۔ساتھ ہی ترکوں نے اپنی شکست تسلیم کر لی۔ جنگ کے خاتمے براتحادی فتح کے نشے میں چور تھے۔ان کے مدبر اور ارکان سلطنت روزانہ ترکوں کے خلاف بیان دیتے تھے۔ ہر بیان کی تان اس بات پرٹوٹی تھی کہ ترکوں کوصفحہ متی سے نابود کر دیا جائے گا اور صرف اناطولیہ کے مخضر رقبہ کوچھوڑ کران کوتمام دوسرے علاقوں سے محروم کردیا جائے گا۔قسطنطنیہ کے شہریرانگریزوں نے اتحادیوں کے نام پر قبضہ بھی کرلیا تھا۔ یونانی تھریس اورسمرنا پراپنی گرفت مضبوط کررہے تھے۔خلیفۃ المسلمین فاتحوں کے ہاتھوں کھیل ر ہا تھا اور تمام محتِ وطن عناصر کو کچل رہا تھا۔ ان تمام کارروائیوں نے اسلامی ہند میں ایک آگسی لگادی۔اس سے تح یک خلافت پیدا ہوئی۔اس تح یک میں وہ طبقے بھی شامل تھے جوتر کی کی خلافت کی نہ ہی حثیت کو تعلیم نہیں کرتے تھے۔سب کا مقصد ایک ہی تھا یعنی خلافت کو تباہی سے بچایا جائے، تر کی کا حکمران خلیفة المسلمین ہونے کی حیثیت سے ایک معقول سلطنت کا سربراہ بنار ہے اور مقامات مقدسہ کوتر کوں کی سیادت میں ہی رہنے دیا جائے۔ان مطالبات پرمسلمانوں کی رائے عامہ میں عدیم النظیر اتحاد تھا۔ اور ان کے حصول کے لیے مسلمان ہرممکن قربانی دینے کے لیے تیار تھے۔ اس موقع پر تح یک خلافت کے راہنماؤں نے گاندھی سے ایک معاہدہ کیا جس کی رو سے ایک خالص اسلامی تح یک کورولٹ ایکٹ کے خلاف گاندھی کی جاری کی ہوئی تح یک (جس میں بہت بھاری اکثریت ہندوؤں کی تھی ) کے ساتھ نتھی کر دیا گیا۔اس اتحاد نے ۱۹۲۰ء کے آخر میں جنم لیااور کم وہیش بہ۱۹۲۲ء تک قائم رہا۔اس تح یک کا سب سے مؤثر ہتھیار عدم تعاون تھا۔ مارچ ۱۹۲۰ء میں مجلس خلافت نے

مولانا محرعلی کی سرکردگی میں ایک وفیرانگستان کو بھیجا تا کہ وہ اتحادیوں کے روبہ کوتر کوں کے حق میں نرم کرنے کی کوشش کرے۔ وفد کے دوسرے ارکان سیدسلیمان ندوی اورسیدسین تھے۔ یہ تینوں حضرات آٹھ مہینے تک یورپ کے مختلف ملکوں میں بھٹکتے رہے۔ انھوں نے اہل سیاست، اہل علم اور دوسری اہم شخصیتوں سے ملاقا تیں کیں۔ اسی دوران یعنی مئی ۱۹۲۰ء میں معاہدہ سیورے کی شرائط شائع دوسری اہم شخصیتوں سے ملاقا تیں کیں۔ اسی دوران یعنی مئی۔ 19۲۰ء میں معاہدہ سیورے کی شرائط شائع کردی گئی۔ تحریک خلافت مسلمانوں کے لیے ایک عمیق جذباتی تجربہ تھا اور یہ ہماری تحریک آزادی کا ایک زریں باب ہے۔ ہماری نئی نسل جذبات کی اس طغیانی کو سیحھنے سے قاصر ہے کہ ترکوں کے لیے کیوں اتنی بھاری قربانیاں دی گئیں، اس پر بہت کی اس طغیانی کو سیحت کو قائم رکھا جائے اور ترکی کو تباہ ہونے سے بچایا جائے۔ موخرالذ کر مقصد براہ راست نہیں تو بالواسطہ ضرور پورا ہوگیا۔ اگر ہندوستان کے مسلمان آٹرے نہ آتے تو اتحادی مما لک یونانیوں کو فوجی مدددے کر ترکوں کا ایسا تیا پانچا کرتے کہ عرصہ تک بہ قوم ابھرنے کے قابل نہ رہتی۔

اقبال اس دور سے گزرے۔ گردو پیش کے واقعات سے بے حد متاثر ہوئے۔ ان کی شاعری میں سوز وگداز کا عضر اَب بہت زیادہ ہوگیا تھا۔ شکوہ اور جواب شکوہ اسی دور میں لکھی گئیں اور زبان زد خلائق ہوئیں۔ وہ نظم جس کا عنوان'' حضور رسالت مآب میں'' ہے، جنگ طرابلس کی یاد دلاتی ہے۔ فاطمہ بنت عبداللہ ایک عرب لڑکی تھی جواس جنگ میں اپنے ہم وطن غازیوں کو پانی پلاتی ہوئی درجہ شہادت کو پینچی۔ اس کو خطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں:

ہے کوئی ہنگامہ تیری ٹربت خاموش میں

یل رہی ہے ایک قوم تازہ اس آغوش میں اللہ خضرِراہ میں ترکوں کے ابتلا اور شریف مکہ کی بغاوت کی طرف واضح اشارے ہیں:

ینچنا ہے ہاشمی ناموس دین مصطفیٰ
خاک وخوں میں مل رہا ہے ترکمانِ سخت کوش سلط جزیرہ نماعرب پرفرنگیوں کے اقتدار کا ذکرہ ہوں کرتے ہیں:

لے گئے شلیث کے فرزند میراثِ خلیل خشت بنادِ کلیسا بن گئی خاک محال سمال کا کہا تھیں۔

وہ قطعہ جس کاعنوان''اسپری'' ہے مولا نا محمرعلی کواس وقت مخاطب کر کے بیڑھا گیا تھا جب وہ قبید فرنگ سے رہا ہوکرسیدھے امرتسر کے جلسوں میں شرکت کے لیے آئے تھے۔مولانا محمعلی جب تحفظ خلافت کی درخواست لے کرانگشتان جارہے تھے تو یہ بات اقبال کو بہت نا گوارگزری اور انھوں نے اس فعل کو'' خلافت کی گدائی'' ہے تعبیر کیا۔''طلوع اسلام''ان واقعات سے متاثر ہوکر لکھی گئی تھی جن کا تعلق مصطفیٰ کمال کی سرکردگی میں ترکوں کی حیات نو سے تھا۔ان تمام تح بروں میں ایک طرف تو اقبال قوم کے جذبات کی ترجمانی کرتے تھے اوران کوئمل پر ابھارتے تھے، دوسری طرف وہ قوم کی ذہنی تربیت بھی کرتے تھے اور ہر وقت اس جذبے کو تازہ رکھتے تھے کہ برصغیر کے مسلمان دنیاے اسلام کی وسیع برادری میں شامل ہیں، اور ان کامستقبل اسی برادری سے وابستہ ہے نہ کہ برصغیر کے ہندوؤں سے۔ ا قبال کا یہ فلسفعہ پورپ کے اس وقت کے نیشنلزم کی عین ضد تھا۔ چنانچہ ' وطنیت' والی نظم میں انھوں نے ۔ وطن کوایک بت بتایا ہے جونئ تہذیب نے تراش کر دنیا کے سامنے پرستش کے لیے رکھ دیا ہے وطنیت کے جذبے نے دنیا کی قوموں کو ایک دوسرے کا رقیب بنا دیا ہے۔ تجارت کوفروغ دینے کے لیے کمز ورملکوں کوغارت کرنا جائز ہوگیا ہے۔اُٹھی رقابتوں کی وجہ سے سیاست کے میدان میں صداقت کا داخلہ ممنوع ہے، خدا کا کنبہ توموں میں بٹتا ہے اور اسلام کی قومیت کی جڑ کٹتی ہے چنانجہ اس طرزِ فکر میں ''سارے جہاں سے اچھا ہندوستاں ہارا'' کے لیے کوئی جگہ نہیں ہے۔اس کی بجائے نیا ترانہ مل ہے: ''مسلم ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہمارا''۔اورمسلم قومیت کے سالا رِ کارواں''میر تجاز''لعنی پیغیبراسلام ہیں۔ یہ بات بھی دلچیں سے خالی نہ ہوگی کہا قبال کومس عطیہ فیضی سے جذباتی لگاؤ تھا۔اس خاتون کامتمول اورمشهور خاندان متحده هندی قومیت برایمان رکهتا تھا وہ بھی اسی روایت برکار بندخییں ۔ شبلی نعمانی تو جذبات سے مغلوب ہوکراسی نیشلزم کی رومیں یہ گئے اور''شملہ ڈیپوٹیشن سے پیدا ہونے والی ساست' کے نکتہ چین بن گئے،لیکن اقبال نے عطبہ کی مسحور کن شخصیت کے سامنے بھی اُن کے نیشنلزم کااثر قبول نه کیا۔

# اقبال كاقوميت كانضور

1917ء میں اقبال نے علی گڑھ میں ایک لیکچر دیا جس کا ترجمہ ظفر علی خال نے''ملت بیضا پرایک عمرانی نظر'' کے عنوان سے کیا،اس کے مندرجہ ذیل اقتباسات اقبال کے نظریہ قومیت کو واضح کرتے ہیں: اسلام میں قومیت کا مفہوم خصوصیات کے ساتھ چھیا ہوا ہے، اور ہماری قومی زندگی کا تصور اس وقت تک ہمارے ذہن میں نہیں آ سکتا جب تک ہم اصول اسلام سے پوری طرح باخبر نہ ہوں، بالفاظ دیگر اسلامی تصور ہمارا وہ ابدی گھریا وطن ہے جس میں ہم اپنی زندگی بسر کرتے ہیں، جونسبت انگلتان کو اگریزوں اور جرمنی کو جرمنوں سے ہے وہ اسلام کو ہم مسلمانوں کے ساتھ ہے، جہاں اسلامی اصول یا سسن خدا کی رسی ہمارے ہاتھ سے چھوٹی ہماراشیرازہ بکھرا۔۔۔۔۔متقدات ندہبی کی وحدت پر ہماری قومی زندگی کا دار و مدار ہے۔۔۔۔۔ اگر ہمارا مقصد سے ہوکہ قومی ہستی کا سلسلہ ٹوٹے میں نہ آ کے تو ہمیں ۔۔۔۔ خدما صفادع ما محدر کے زرین اصول کو پیش نظر رکھ کر دوسرے اسالیب کی خوبیوں کو اخذ کرتے ہوئے ان تمام عناصر کی آ میزش سے اپنے وجود کو کمال احتیاط کے ساتھ پاک کر دیں جو اس کی مسلمہ روایات وقوانین منضبط کے منافی ہوں۔۔۔۔۔

ندہبی خیال اسلامی جماعت کا سرچشمہ زندگانی ہے .....قوم کی قانونی، تاریخی اور علمی روایات اس قوم کے مقعوں، مؤرخوں اور انشا پر دازوں کی چشم بصیرت کے سامنے ہر وفت ایک نمایاں شکل میں موجود رہتی ہیں۔ اگر چہ قوم کو مجموع حثیت سے ان روایات کا ادراک موہوم اور مبہم طور پر ہوتا ہے ..... موجود ونسل کا نوجوان مسلمان قومی سیرت کے اسالیب کے لحاظ سے ایک بالکل نئے اسلوب کا ماحصل ہے جس کی عقلی زندگی کی تصویر کا پر دہ اسلامی تہذیب کا پر دہ نہیں، حالانکہ اسلامی تہذیب کے بغیر میری رائے میں وہ صرف نیم مسلمان بلکہ اس سے بھی پچھ کم ہے، اور وہ بھی اس صورت میں کہ اس کی خولانگاہ خالص دنیوی تعلیم نے اس کے نہ ہی عقائد کو متزلزل نہ کیا ہو۔ اس کا دماغ مغربی خیالات کی جولانگاہ خالص دنیوی تعلیم نے اس کے نہ ہی عقائد کو متزلزل نہ کیا ہو۔ اس کا دماغ مغربی خیالات کی جولانگاہ مرزشقل سے بہت یرے بٹادیا ہے .....

اقبال کے نظام فکر میں اسلامی قومیت کومرکزی مقام حاصل ہے، انھوں نے اس نکتے کو بار بار بیان کیا ہے، جون ۱۹۲۳ء میں لا ہور کے ایک سوشلسٹ اخبار نولیس مٹس الدین حسن نے اقبال کی کسی نظم کی تشریح کرتے ہوئے ان سے اشتراکی خیالات منسوب کیے تو انھوں نے مدیر زمیندار کوخط میں کھا کہ'' بالشویک خیالات رکھنا میر بے زدیک دائرہ اسلام سے خارج ہوجانے کے مترادف ہے۔ مغرب کی سرمایہ داری اور روی بالشوزم دونوں افراط و تفریط کا نتیجہ ہیں۔ اعتدال کی راہ وہی ہے جو قرآن نے ہم کو بتائی ہے''۔

اس مقام پریہ بتا دینا بھی ضروری ہے کہ اقبال نے سوشلزم کے متعلق مختلف موقعوں پر مختلف باتیں کہیں۔اُن سے بی قول بھی منسوب ہے کہ اگر سوشلزم کے نظام میں خدا کا تصور داخل کر دیا جائے تو وہ تقریباً اسلام میں تبدیل ہوجائے گا۔لیکن انھوں نے اس موضوع پر جو پچھ کہا اور لکھا اُسے اکھا کیا جائے تو نتائج کو بظاہر کسی مر بوط شکل میں پیش کرنا ذرامشکل ہوگا۔ وہ ۱۹۱ے والے روی انقلاب کے بطن سے پیدا ہونے والے نظام کو تاریخ کا ایک عبوری دور سجھتے تھے جو شاید کسی بہتر مستقبل کی طرف راہنمائی کر سکے۔لیکن بحثیت مجموعی اقبال کو سوشلزم کے حامیوں میں شار کرنا اُن کے تمام نظریات سے ناوا قفیت پر بمنی ہوگا۔

موجودہ شکل میں سوشلزم کچھل صدی کی یور پی پیدادار ہے۔ بیا ایک تحریک ہے ہے اور نظرید بھی ،
اس کا بانی جرمن یہودی کارل مارکس تھا جس کو اقبال نے ''کیم بے بخلی' اور'' مسیح بے صلیب'' کے القاب دیے ہیں۔ سوشلزم کے بنیادی عقائد کے میونسٹ مینی فسٹو میں موجود ہیں۔ اس رسالے کی ترتیب میں مارکس کے دوست انجیلز نے اُس کا ہاتھ بٹایا تھا اور بید دونوں کی مشتر کہ تصنیف شار ہوتا ہے۔ جوں جوں وقت گزرتا گیا سوشلزم کے عقائد میں وسعت پیدا ہوتی گئی اور سوشلسٹوں کے باہمی اختلافات بھی کھل کرا بھرے۔ آئ کل بہت سے فکری نظام اپنے آپ کوسوشلسٹ کہتے ہیں۔ اُن اختلافات بھی کھل کرا بھرے۔ آئ کل بہت سے فکری نظام اپنے آپ کوسوشلسٹ کہتے ہیں۔ اُن بیت ہیں۔ اُن کا تو جیہ 'کے تصورات شامل سب کے اساسی اصولوں میں' طبقاتی کش مکش کا نظریہ 'اور' تاریخی ارتقا کی توجیہ' کے تصورات شامل ہیں۔ پہنے نظر یے کا مطلب یہ ہے کہ ہرانسانی معاشرہ بمیشہ سے دومتصادم گروہوں میں منتسم رہا ہے۔ بین اگر پر طبقاتی کش مکش بالآخر محنت کشوں کی فتح پر پہنچ کراختا م پذیر ہوئی۔ دوسر نظر یے کا مفروضہ بیت ہے کہ تاریخی تبدیلیاں صرف اقتصادی تبدیلیوں سے وقوع پذیر یہوئی۔ دوسر نظر یے کا مفروضہ بیت کے متارک غیاں ہم قدر یں سرماید دار طبقہ بین کے علاوہ سوشلسٹوں میں اور بہت سے نظریات بھی مشترک ہیں۔ اُن کا خیال ہے کہ موجودہ کی ہوئی ہیں۔ ہر معاشرے کی اہم قدر یں سرماید دار طبقہ بین۔ میں میں میں ہر وقت سرماید دارانہ نظام کو تقویت پہنچاتے ہیں۔ میں میں میں ہر وقت سرماید دارانہ نظام کو تقویت پہنچاتے ہیں۔ میں میں میں ہر ملک کے رسم و رواج ، قانون اور گچر سرماید دارانہ نظام کو تقویت پر بہنچات کے لیے مستعد ہوتے ہیں۔ کم و میش ہر وقت سرماید داری کی جایت کے لیے مستعد ہوتے ہیں۔ کم و میش ہر وقت سرماید داری کی جایت کے لیے مستعد ہوتے ہیں۔ کم و میش ہر وقت سرماید داری کی جایت کے لیے مستعد ہوتے ہیں۔ کم و میش ہر

اس بات کو واضح کرنے کے لیے کسی لمبی چوڑی دلیل کی ضرورت نہیں کہ اقبال کا فکری نظام، سوشلزم کے فکری نظام کی عین ضد ہے۔ اقبال مذہب کو تاریخ کے بنیا دی حقائق میں شار کرتے اور اس کو تاریخ ساز قوت کا حامل قرار دیتے ہیں۔ سوشلزم مذہب کوفرسودہ اور غیر ضروری سمجھتا ہے بلکہ تاریخی عمل کے راستے میں اس کوسب سے بڑی رکاوٹ خیال کرتا ہے۔ اقبال قومی اتحاد کے قائل ہیں۔

سوشلسٹ طبقاتی جنگ کو اُس سے کہیں زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ اقبال کے نزدیک اصل قدریں صرف روحانی قدریں ہیں۔ وہ اسلامی ثقافت، اسلامی شریعت اور اسلامی قدروں کو زندگی کے ستون قرار دیتے ہیں۔ سوشلزم میں ایسے تصورات کے لیے کوئی گنجایش نہیں۔

جسٹس رحمٰن فرماتے ہیں کہ نثر میں جو پچھا قبال نے لکھا وہ انھی خطوط پر ہے۔ البتۃ اپنے اشعار میں وہ مغرب کے سرمایہ دارانہ نظام پراس ڈھنگ سے گرفت کرتے ہیں جس سے بعض لوگوں کو یہ کہنے کا موقع ماتا ہے کہ وہ سوشلزم سے متاثر ہیں۔ بات یوں نہیں۔ اقبال مغربی سرمایہ داری پر جونکتہ چینی کرتے ہیں وہ سوشلسٹوں کی پیروی میں نہیں کرتے بلکہ اُن کو یہ نظام انتہائی طور پر غیر اسلامی نظر آتنا ہے۔ ویسے بھی شعری زبان کی گونا گوں پابندیوں کی وجہ سے کوئی شاعر اپنی قادر الکلامی کے باوجود گفتار کے اسلوب پر قابونہیں رکھ سکتا۔

عملی سیاست میں اقبال مخلوط انتخاب کی ہمیشہ مخالفت رتے رہے بلکہ ان کے نزدیک بیہ سلم قومیت کے تصور کی ضد تھا۔

لیکن مسلم قومیت کے جذبے کو حیات نو بخشنے کے راستے میں بہت میں مشکلات حاکل ہیں، جستہ جستہ اقبال نے ان سب کا ذکر کیا ہے، ہندووانہ اور مغربی اثرات نے قوم کی زندگی کو ''کنشتی ساز معمور نواہا ہے کلیسائی' بنا کر رکھ دیا ہے۔ پہلو میں کعبہ کو رکھتے ہوئے ہم'' سودائی بت خانہ' ہیں۔ ہندوستان میں توحید کی سطوت جن نمازوں سے قائم ہوئی تھی وہ یہاں'' نذر برہمن' ہوگئیں۔ طویل نظامی نے لوگوں کو' شیوہ ارباب ریا' میں کامل کر دیا ہے۔ ان کے دل میں'' مغرب کی ہوں' اور لب پر '' ذکر حجاز'' ہوتا ہے اور وہ اپنی ہوس کو'' پر دہ خدمت دین' میں چھپا سکتے ہیں۔ بہت حد تک اس صورت حال کی ذمہ داری ایک بدلیثی نظام تعلیم پر ہے۔ یہ ضمون بھی اقبال کے خاص موضوعات میں شامل ہے۔ اس کو بعد کی تصنیفات میں بھی اضوں نے بار بار بیان کیا ہے۔ یہ تعلیم لا مذہبی کی طرف لے جاتی ہے ، اور طالب علم کے گلے کو ایسا گھونٹ دیتی ہے کہ اس میں سے صدا ہے لا الدنکل ہی نہیں سکتی: ہاتی ہے ، اور طالب علم کے گلے کو ایسا گھونٹ دیتی ہے کہ اس میں سے صدا ہے لا الدنکل ہی نہیں سکتی: ہم سبھتے تھے کہ لائے گی فراغت تعلیم

بانگ ِ درا کا وہ قطعہ جو یوں شروع ہوتا ہے کہ ایک''شوریدہ'' پینمبر کے مرقد روروکر شکایت کرر ہاتھا کہ مصراور ہندوستان کے مسلمان ملت کی بنیادوں کومٹار ہے ہیں، بیہ بات سمجھانے کے لیے

ہے کہ مغربی درسگاہوں کے تعلیم پائے ہوئے نوجوان قوم کی راہنمائی کے اہل نہیں کیونکہ وہ پیغیر کی ذات (اوراسلام کی روح) سے نا آشاہیں، اور یہی''خود بین' لیڈر قوم کی عزت کو بگاڑ کر صرف اپنی عزت بنارہے ہیں۔ یہ اشعار تو غالبًا اا 19ء کے قریب لکھے گئے ہوں گے، کین ان میں ایک بڑے قوم کی المیے کی نشان دہی کی گئی ہے۔ یہ وہ رہنما تھے (ہیں) جومسلمانوں جیسے نام رکھتے تھے (ہیں)۔ قوم کا نام تو بہت لیتے ہیں لیکن اسلام کی تعلیم سے نابلد اور تو می بہود کے تقاضوں سے بے پروا ہوتے ہیں۔ ان کی رہنمائی قوم کے لیے ہمیشہ گھاٹے کا سودارہے گی۔ ہماری بڑی قومی کمزوری کی ہی ہے کہ ہمارے میں رہنما قوم کے مفاد کی حفاظت کی بجائے غیروں کی خوشنودی کا زیادہ خیال رکھتے رہے ہیں۔ یہ دورجس کا ذکر کیا جارہا ہے دنیا ہے اسلام کے لیے ہولناک مصائب کا دور تھا جس میں بہت ہیں۔ یہ دور دول اور کوتاہ بین مسلمان ناموافق حالات سے مجھوتہ کرنے کی فکر میں تھے۔ اقبال کہتے ہیں کہ وہ لوگ جوا پنے قومی جذبے کی حفاظت نہیں کر سکتے بہت بڑی غلطی میں مبتلا ہیں۔ افراد کی عزت ملت کی آبرو سے ہے۔ دنیا میں مسلمانوں کی رسوائی کا سب سے بڑا سبب یہی ہے کہ ان میں جمعیت اور مرکزیت ختم ہور ہی ہے۔

فرد قائم ربطِ ملت سے ہے، تنہا کچھ نہیں موج ہے دریا میں اور بیرونِ دریا کچھ نہیں <sup>اع</sup> ''پیوستہرہ شجر سے امید بہاررکھ'' والا قطعہ بھی اسی ملتے کی ترجمانی کرتا ہے۔

آلام ومصائب کے ہجوم میں بھی اقبال قوم کے مستقبل کے متعلق ہمیشہ پُر اُمیدر ہتے ہیں۔ان کے نزدیک مایوی ایک نا قابل عفو گناہ ہے جوموت کی کیفیت سے زیادہ مختلف نہیں'' مسلم اسی سینہ را از آرزو آباد دار''،ان کی نصیحت ہے۔ آزمایش ہرقوم پر آتی ہے، یہ سوئے ہوئے لوگوں کو جگاتی ہیں۔ چنانچہ جنگ بلقان کے دنوں میں'' یورش بلغاری'' کا ذکر کرتے ہوئے جوابِ شکوہ میں ککھتے ہیں:

تو سمجھتا ہے یہ ساماں ہے دل آ زاری کا امتحال ہے ترے ایثار کا ، خود داری کا <sup>سکل</sup> اور دشمن ہزار کوشش بھی کریں تو ''نفس اعدا'' نورِ حق کو بجھانے میں کامیاب نہ ہوگا۔اس طرح شمع اور شاعر میں کہتے ہیں:

شامِ غم لیکن خبر دیتی ہے صبح عید کی کم

ظلمت شب میں ان کو ہمیشہ امید کی کرن نظر آتی ہے کہ خون صد ہزار انجم سے ہوتی ہے سحرید ا

دس جولائی ۱۹۲۳ء کوشاہی مسجد میں تقریر کرتے ہوئے اسی بات کو دہرایا،'' دنیا کی تاریخ گواہ ہے کہ کوئی قوم قوم نہیں بن سکتی جب تک وہ ابتلاؤں میں گرفتار نہ ہو''۔

41

" تہذیب نو" کے دل فریب ظواہر کے خلاف ان کا کاذ آخرتک قائم رہا، اوران کی زندگی کے آخر میں چھپنے والے مجموعہ کلام کاذیلی عنوان بھی بہی قرار پایا۔ اس تہذیب کو انھوں نے " حیات تازہ" کہ کراس کی لذتوں کو ایک ایک کر کے گوایا ہے: " رقابت، خود فروثی، ناشکیبائی اور ہوس نا کی" اس تہذیب کی بنیاد محض" ' محصوں ' پر ہے۔ لیکن مذہب محصوں کی دنیا سے پر نے کی باتیں کرتا ہے۔ اس طرح مذہب کو اسلامی معاشر نے میں جو فیصلہ کن اہمیت حاصل ہے۔ اس کا ذکر " مذہب" کے عنوان سے ہانگی دوا کے ایک قطع میں موجود ہے جس کا مفہوم ہی ہے کہ پیغیبر اسلام کی امت (ملت) کی سے ہانگی دوا کے ایک قطع میں موجود ہے جس کا مفہوم ہی ہے کہ پیغیبر اسلام کی امت (ملت) کی اور علاقائیت پر ہے۔ لیکن اسلامی قومیت کا انتصار مذہب پر ہے۔ مذہب ہی اسلامی جعیت کو شخکم کرتا ہے، اگر مسلمان دین کا وامن ہاتھ سے چھوڑ دیں تو ان کی جمعیت منتشر ہوجائے گی ، اور ان کی قومیت کا مسلمانوں کی نبیت مغربی سامراجی اقوام نے بہت ہوں کہ ماری ملت کو اس طرح کلڑ ہے کردیا ہے۔ " حکمت مغرب" نے ہماری ملت کو اس طرح کلڑ ہے کردیا ہے۔ " حکمت مغرب" نے مسلمانوں نے نسل یا وطن کو مذہب پر فوقیت دی تو وہ" خاک رہ گزر" کی ما نندونیا سے اڑ جا کیں گے۔ مسلمانوں نے نسل یا وطن کو مذہب پر فوقیت دی تو وہ" خاک رہ گزر" کی ما نندونیا سے اڑ جا کیں گے۔ نتی ماری کھیں سے ہوتی ہے۔ ملت کی تغیر افراد کے یقین سے ہوتی ہے۔ ملت کی تغیر افراد کے یقین سے ہوتی ہے۔ ملت کی تغیر کوئی مشینی عمل نہیں ، یہ ایک روحانی عمل ہے۔ ملت کی تغیر افراد کے یقین سے ہوتی ہے۔

اقبال کے فلسفہ سیاست کے دوسر بے عناصر" خصرِ راہ "اور" طلوع اسلام "اور فارسی کلام میں ملتے ہیں۔ ان کے نزدیک اسلامی سیاست ایک خدا آگاہ سیاست ہے۔ یہی اس کا نکتہ آغاز ہے۔ مغربی سیاسین کے افکار میں مملکت کا اقتدار منتخب افراد کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔ لیکن اسلامی مملکت میں قانونِ سیاسین کے افکار میں مملکت کا اقتدار منتخب افراد کے ہاتھ میں ''سروری زیبا فقط اس ذات بے ہمتا کو ہے'' اللی کو مکمل بالا دستی حاصل ہوتی ہے، اقبال کے الفاظ میں ''سروری زیبا فقط اس ذات بے ہمتا کو ہے'' حرم کعبہ'' اسلامی جمعیت'' کا مرکز ہے۔ تمام دنیا کے مسلمانوں کو حرم کی پاسبانی کے لیے متحد ہونا

چاہیے۔ جومسلمان''امتیاز رنگ وخون'' کریں گے وہ تباہی کو دعوت دیں گے۔مسلمانوں کے رابط و صبط میں ہی ایشیا کی نجات مضمر ہے۔خدائی نظام میں کسی ایک قوم کو دوسری قوم پر حکمرانی کاحت نہیں۔ '' تمیز بندہ و آقا فساد آ دمیت ہے'' یہ مضمون بھی اقبال کے خاص مضامین میں سے ہے۔اس کو انھوں نے تفصیل کے ساتھ ذہور عجم میں'' بندگی نامہ'' کے عنوان سے بیان کیا ہے۔

## اقبال اورمغربی جمهوریت

جمہوریت کا موجودہ تصور مغرب بلکہ انگلتان کی خاص پیداوار ہے، اس نظام کے خدوخال ا یک دن میں نہیں بلکہ ایک طویل عرصے میں متعین ہوئے تھے۔ پھراس میں ضروریات کے مطابق ردو بدل ہوتار ہتا ہے۔ دنیا کے بہت سے حصوں میں، خاص طور پر برطانیہ کی سابق نوآ بادیوں میں بیرنظام بہت مقبول ہوا۔اس کو یار لیمانی حکومت کا نام دیا جاتا ہے۔اس میں مملکت کا ایک آئینی سربراہ ہوتا ہے،اور نام کوتمام اختیارات ملک کے منتخب نمایندوں کے ہاتھ میں ہوتے ہیں مجلس وزرا کےارکان یارلیمنٹ کی اکثریتی پارٹی سے چنے جاتے ہیں اور اسی کے سامنے جواب دہ ہوتے ہیں۔عمومی ا نتخابات عام طور پرایک معینهٔ عرصے کے بعد ہوتے ہیں، اوران میں رائے دہی کاحق ہر بالغ مرداور عورت کو ہوتا ہے۔اس نظام سے انگلتان میں تو حکومت کا کاروبارعر صے تک خوش اسلونی سے چاتا ر ہا۔ دوسری گوری نسلوں کے لوگوں نے بھی اس سے خاطر خواہ نتائج حاصل کیے۔لیکن موجودہ ز مانے کے مشکل اور پیج در پیج مسائل سے حکومت کے اس ڈھانچے برایک نا قابل برداشت بوجھ بڑگیا ہے، اوراس جمہوری نظام کے اندر آ مریت پیدا ہوگئ ہے۔ دور بین نظروں نے تو اس بات کو پہلے بھانپ لیا تھا۔خود برطانیہ کے اندر ۱۹۰۷ء میں جھنے والی میلک کی کتاب جمہوریت کے حدود میں اس بات کوصراحت کے ساتھ بیان کر دیا گیا تھا کہ جمہور تیوں کے اندر بھی اقتدار عوام میں نہیں بلکہ بالکل گئے چنے افراد کے ہاتھوں میں ہوتا ہے،اقبال بھی اس طر زِفکر کے ساتھ متفق ہیں۔ان کومغرب کے جمہوری نظام میں کوئی خیروخو بی نظر نہیں آتی ۔اس کے ساز کہن کے بردوں سے''نواے قیصری''ہی نکلتی ہے۔ اواء کے بعداسی نظام کی ایک محدود شکل کوانگریز حکمرانوں نے برصغیر میں جاری کیا۔ اقبال کا خیال تھا کہ بہ جمہوریت محض فریب نظر ہے۔ صرف ''استبداد کے دیو' کے قامت پر جمہوری قبایہنا دی گئی ہے۔ حکمرانوں کی طرف سے''رعایات اور حقوق'' کا ادعا صرف طب مغرب کی ایک میٹھی گولی ہے جو محکوموں کوسلانے کے لیے دی گئی ہے۔ بیدرست ہے کہ جب مجالس قانون ساز کے ارکان

ایوان کے اندر ہوتے ہیں تو دھواں دارتقریریں کرتے ہیں جس سے بیتاثر پیدا ہوتا ہے کہ ان کو واقعی آزادی رائے حاصل ہے اور حکومت کے انتظامی اختیارات اُن کے منشا کے مطابق استعال کیے جاتے ہیں۔ اُن کا خیال ہے کہ یہ'' گرمی گفتار'' جاتے ہیں۔ اُن کا خیال ہے کہ یہ'' گرمی گفتار'' محض سر مایہ داروں کی'' جنگ زرگری'' ہے۔ ایک دوسرے موقعے پر انھوں نے'' کونسل ہال'' کو ''سر مایہ داروں کا تکیہ'' کہا تھا۔

اقبال کے سیاسی افکار کا اثر موجودہ پاکستان کے کئی شعبوں میں دیکھا جاسکتا ہے۔ دستورِ پاکستان کی پہلی سطروں میں خداوند تعالیٰ کی حاکمیت کا اقرار کیا گیا ہے۔ ملکی قانون کو قانونِ اسلام سے ہم آ ہنگ کرنے کا وعدہ ہر دستور میں موجود ہے۔ عملی طور پر پاکستان ہمیشہ اسلامی برادری میں وسیع تعاون کا مبلغ رہا ہے اور محکوم قوموں، نیز اسلامی اور عرب مما لک کی حمایت میں پاکستان کے نما بندوں نے ہمیشہ اقوام متحدہ کے اندراور باہر آ واز اُٹھائی ہے۔

#### فر داور ملت

جیسا کہ بیان کیا جاچکا ہے۔ قیامِ انگلتان کے دوران اقبال کے خیالات اوران کی شاعری دونوں کا رخ بدلا۔ ان تبدیلیوں کا ذکر سطور بالا میں کیا جاچکا ہے۔ اپنی قادرالکلامی کی وجہ سے انھوں نے شاعری کی زبان میں عملی اور نظری سیاست کے بہت سے مسائل پررائے زنی کی۔ لیکن بیا فکار مختلف نظموں میں مختلف مقامات پر بھرے پڑے ہیں۔ اقبال کم وہیش اپنی ہرتصنیف میں اس بات کو دہراتے چلے گئے ہیں کہ ان کا مقصد شاعری نہیں بلکہ ان کی شاعری قوم کی اصلاح کا ذریعہ ہے۔ ان دہراتے چلے گئے ہیں کہ ان کا مقصد شاعری نہیں بلکہ فاری زبان میں شائع ہوئے۔ بیہ تقے السوادِ خودی اور رہوز ہے خودی۔ اوّل الذکر ۱۹۱۵ء میں ان وقت تک آئے نہیں بڑھ کئی جب تک وہ اپنی مقصد قوم کے اخلاق اور کردار کی تغییر ہے۔ کیونکہ کوئی قوم اس وقت تک آئے نہیں بڑھ کئی جب تک وہ اپنی کسیرت کو شکلم نہ کرلے اور اپنی اور بہت تی پابندیاں عاید نہ کرلے۔ '' دہر میں عیشِ دوام آئین کی بابندی کی جب وہال تعلیم اور بہت کی بابندیاں عاید نہ کرلے۔ '' دہر میں عیشِ دوام آئین کی جب وہال تعلیم اور بھر کے نامی دانشوروں نے جہال علم وحکمت کے میدان میں تحقیق و تدقیق کی ہے۔ وہال تعلیم اور بھر کے نامی دانشوروں نے جہال علم وحکمت کے میدان میں تحقیق و تدقیق کی ہے۔ وہال تعلیم اور تنہر و کے اصول وضع کیے ہیں۔ چونکہ ہیداستان بہت دفعہ دہرائی گئی ہے اس لیے اس کو مانوس الفاظ تغیر نوکے اصول وضع کیے ہیں۔ چونکہ ہیداستان بہت دفعہ دہرائی گئی ہے اس لیے اس کو مانوس الفاظ تغیر نوکے اصول وضع کیے ہیں۔ چونکہ ہیداستان بہت دفعہ دہرائی گئی ہے اس لیے اس کو مانوس الفاظ تغیر نوکے اصول وضع کیے ہیں۔ چونکہ ہیداستان بہت دفعہ دہرائی گئی ہے اس لیے اس کو مانوس الفاظ

میں دہرانامخصیل حاصل ہوگا،انھوں نے اُمت کے ایک مثالی فرد کے کردار کے خدوخال حضرت علی مرتضٰی (جن کی تربیت براہ راست رسول اکرم کی نگرانی میں ہوئی تھی) کی شخصیت کو سامنے رکھتے ہوئے بیان کیے ہیں نظم کاعنوان ہے'' درشرح اسائے علی مرتضٰی''اس میں حضرت علی کی سیرت کا جو پہلوا قبال کوسب سے زیادہ متاثر کرتا ہے وہ یہ ہے کہ حضرت علی صحیح معنوں میں''بوتراب'' تھے ( اُن کی پہ کنیت پینمبر کی عطا کردہ تھی) لیعنی انھوں نے اس تاریک مٹی کو (جسے ہم بدن کہتے ہیں) پوری یوری طرح تسخیر کرلیا ہوا تھا۔ان کوایے نفس پرانتہا کا ضبط تھااوراسی ضبط کی وجہ سے انھوں نے اپنی خاک کوا کسیر بنالیا تھا۔ جو شخص اینے اندرا تنا ضبط نفس پیدا کرتا ہے وہ'' باز گرداند زمغرب آفتاب'' والی قوت حاصل کر لیتا ہے۔ جو شخص اس مرتبے پر فائز ہوجاتا ہے، اس میں بے پناہ صلاحیتیں پیدا ہوجاتی ہیں۔شکوہ خیبراس کے یاؤں کے نیچے ہوتا ہے، وہی قتیم کوثر ہے، وہی فاتح خیبر۔ اپنی خود آ گاہی سے وہ یداللہ ہوتا ہے۔ وہ شرعلم کا دروازہ بن جاتا ہے۔اپیغلم عمل سے روز گارنو پیدا کرسکتا ہے۔حضرت علیؓ کی ان صفات کو بیان کرنے کے بعد وہ کتاب کے پڑھنے والے سے مخاطب ہوکر کہتے ہیں کہ جور چرخ کے خلاف نالہ وفریا دکرنے اور سینہ کوئی سے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔ بلکہ اس سے انسان کے مصائب میں اور بھی اضافہ ہوتا ہے۔''مضمون حیات''عمل میں پوشیدہ ہے۔ ناموافق عالات کے ساتھ سمجھوتا عین میدان جنگ میں شکست کو تسلیم کرنے کے برابر ہے، جو شخص خود دار اور پختهٔ کار ہووہ زمانے کواپنے مزاج کےمطابق ڈھال لیتا ہے، وہ اپنی قوت عمل سے ایک نے روز گار کو وجود میں لاتا ہے۔ وہ آ دمی جومردانہ وار زندہ نہ رہ سکے اس کے لیے جان دے دینا ہی زندگی ہوتا ہے۔اس دنیا میں ناتوانی، مہل کوشی اور قناعت کے لیے کوئی جگہیں۔ کم ہمت لوگ کینہ بروری کے سوا کچھنہیں کر سکتے۔ ناتوانی اور زندگی دومتضاد چیزیں ہیں۔خوف اور حجموٹ ناتوانی اور بز دلی کے ساتھی ہیں۔ رحم، نرمی اور انکسار نا توانی کی دوسری شکلیں ہیں۔ اقبال نے ان تمام خیالات کو چند حکایتوں کی مدد سے واضح کیا ہے۔حضرت میاں میراورشاہ جہاں کی ایک گفتگو کے حوالے سے وہ یہ بتاتے ہیں کہ مسلمان کی زندگی کا مقصداعلا ہے کلمۃ اللہ ہے اور اگر جنگ کا مقصدصرف ملک گیری ہوتو ایسی جنگ اسلام کی روسے ناواجب ہے۔

م مثنوی رموز ہے خودی میں انھوں نے معاشرہ سے متعلق فرد کے فرائض پر روشی ڈالی ہے، جا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے، مسلم قومیت کی بنیاد نہ وطن اور نہ زبان پر قائم ہے، نہ رنگ اور نسل پر۔

مسلمانوں کوصرف نبوت اور توحید نے وحدت بخشی ہے۔ یہی ہماری قومیت کے ستون ہیں۔اسلام کا بینظر به وحدت آدم کی طرف را ہنمائی کرتا ہے اور اقبال اس کے بہت بڑے ملغ ہیں،فر داور ملت کے تعلقات کے بارے میں مغربی مفکروں نے بہت سے خوش نما نظریے پیش کیے ہیں۔ بیسب کے سب خاص مغربی ماحول اور وہاں کے بدلتے حالات کے ماتحت وجود میں آئے تھے۔بعض فلسفیوں نے فرد کواتنی اہمیت دی کہ انار کی (نراح ) کو جائز قرار دیا۔ وہ معاشرے کے نظم وضبط کوفر د کی آزادی یر قربان کرنے کے لیے تیار ہیں۔بعض پور پی مکا تیب فکراس کے برعکس فرد کومعاشرے کی سکیم میں نہایت غیراہم اور بےحیثیت قرار دیتے ہیں۔وہملکت کےاقتدار کوان حدوں تک پہنچانا جا ہتے ہیں جہاں فرد کی آزادی بے معنی اور شخصیت ناپید ہوکررہ جاتی ہے۔ اقبال کے نزدیک فردربط ملت سے قائم ہے اور ازخود بہت کچھ نہیں ۔لیکن اس کے بیمعنی نہیں کہ فر دصرف مملکت کی مشین کا ایک برزہ ہے۔ بلکہ وہ ایک فعال اور بے پناہ پوشیدہ قو تیں رکھنے والامتحرک اور فعال انسان ہے۔ ایک اور جگہ وہ بہ بھی کہتے ہیں کہ'' ہر فرد ہے ملت کے مقدر کا ستارا''۔ سچی بات تو یہ ہے کہ فرداور ملت کا رابطہ اصل میں اتنا گہرا ہے کمحض فلسفیانہ فارمولوں کی مدد سے اس کومتعین کرنامشکل ہے۔فرد بہرصورت ملت کا احسان مند ہے۔ وہ ملت کے اندر پیدا ہوتا ہے۔ اس کے اندر پروان چڑھتا ہے۔ اس کے اندراس کی شخصیت بنتی ہے۔ معاشرے میں رہتے ہوئے ہی اسے اسیخ ممکنات سے آگاہی ہوتی ہے۔ معاشرے سے باہر فرداین شخصیت تو ایک طرف اپنا وجود بھی قائم نہیں رکھ سکتا۔ ایک کا تصور دوسرے کے بغیر محال ہے۔ان کے درمیان وہی تعلق ہے جوایک لڑی اوراس میں پروئے ہوئے موتیوں یا کہکثاں اور اس کے ستاروں کے درمیان پایا جاتا ہے۔ یہ بات فرد کے فرائض میں داخل ہے کہ وہ معاشرے کے اندر ہوتے ہوئے اپنی خداداد قابلیتوں سے پورا بورا فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنی شخصیت کے ممکنات تک رسائی حاصل کرنے کی کوشش کرے اور اپنی شخصیت کو ملت کے استحکام کا باعث بنائے۔اینے چھے لیکچر میں اقبال تنبیہ کرتے ہیں کہ ایک قوم کی تقدیر بالآ خراس کی باہمی تنظیم سے زیادہ اس کے افراد کی قدرو قیت اوراُن کی توانائی پر مخصر ہے اورا گرایک معاشرہ میں تنظیم برضرورت سے زیادہ زور دیا جائے تو فر داس کے فشار سے کچل کر زندگی سےمحروم ہوجا تا ہے۔

# تحريك خلافت- گاندهی اورا قبال

اینے کلام کا پیرحصہ اقبال نے ۱۹۱۸ء میں ختم کیا اور غالبًا اس کے فوراً بعد پیام مشرق کی تدوین میں مصروف ہو گئے۔ برصغیر کی سیاست کے بیدن بہت برآ شوب تھے۔ جنگ ختم ہُوچکی تھی۔ لیکن مکی حالات بدسے بدتر ہورہے تھے۔ایک طرف تو برطانوی حکومت کے نمایندوں نے دوران جنگ میں شخصی آزادی پرلگائی جانے والی پابندیوں کورولٹ بل کی شکل میں مستقل صورت دینے کی کوشش کی اوراس کوشش میںمجلس قانون ساز کے غیرسرکاری ارکان اوررائے عامہ سے براہ راست ٹکر لے لی۔ اس سے جلیاں والا باغ کا حادثہ پیش آیا۔ دوسری طرف اتحادیوں نے ترکی کونیست و نابود کرنے کا جو تہہ کررکھا تھا وہ کوئی ڈھکی چیسی بات نہ تھی بلکہ اتحادی ملکوں کے اخبارات الی خبروں کو ہر روز اینے کالموں میں احیمالتے تھے۔ان خبروں سے مسلمانوں کی رائے عامہ از حد مضطرب تھی۔ جبیبا کہ پہلے بیان کیا گیا ہے۔ اسی اضطرابی کیفیت سے تحریک خلافت پیدا ہوئی۔ جس کی سربراہی کا بوجھ مجلس خلافت اور اس کے زعما نے سنھالا۔ گا ندھی جی بہت بڑے ساسی حیاب دان تھے۔ انھوں نے مسلمانوں کی حکومت دشمنی کا فائدہ اٹھاتے ہوئے مسلہ خلافت برمسلمانوں کو مدد کی پیش کش کی۔ مسلمان راہنماؤں نے اس پیش کش کو حصت پٹ قبول کرلیا۔ اس باہمی مفاہمت سے عدم تعاون کی تح یک پیدا ہوئی جوم فروری۱۹۲۲ء کو چوراچوری کے واقعہ کے بعد معطل کردی گئی تح یک عدم تعاون کے اسلامی بازومیں علما پیش بیش تھے۔ان میں بہت سے اکابر نئے ڈھب کی سیاست،اس کے پس منظراوراس کے حربوں سے کم وبیش ناواقف تھے۔ وہ بک وقت کانگریس اورخلافت دونوں جماعتوں سے وفا داری کا دم بھرتے تھے۔ آیندہ کو یہی گروہ مسلم سیاست کا ایک بہت بڑا مسلم بن گیا۔ وہ بیک وقت اسلام کی سربکندی کا نعره لگاتا اور ہندوؤں جیسی'' قوم پرستی'' کا مدعی تھا۔ بہرحال بیتو ایک جمله معتر ضہ تھالیکن اس کتاب کے موضوع سے غیر متعلق نہیں تحریک عدم تعاون کے زمانے میں اقبال کا ذہنی جھکاؤ کس طرف تھا؟ وہ اس زمانے کی عملی سیاست کے دائرے سے باہر تھے۔انھوں نے ان مسائل برنہ کوئی بیان شائع کیے نہ ہی کسی پلیٹ فارم بر کوئی تقریر کی ۔ لیکن ان کے رجحانات کا پیۃ چلانا بھی مشکل نہیں کیونکہ انھوں نے کم وہیش ہرمسکلے پر شعر کی زبان میں گفتگو کی۔وہ اپنی ذہنی ساخت کے لحاظ سے تحریک خلافت اور عدم تعاون کے پر جوش حامی تھے۔اس خیال کواس بات سے بھی تقویت بہنچتی ہے کہ جب ان کو نائٹ مڈر ملی تو عبدالمجید سالک نے جوان کے سیاسی رجحانات سے بخو بی

واقف ہوں گے،ایک طنزیہ قطعہ کھاجس کاایک شعریوں ہے:

لو مدرسته علم ہوا قصر حکومت افسوں کہ علامہ سے سر ہوگئے اقبال

یامربھی قابل ذکر ہے کہ جب تحریک خلافت کے دباؤ کے ماتحت اسلامیہ کالج کے منتظمین کے سامنے یہ مسئلہ پیش ہوا کہ یہ ادارہ پہلے کی طرح سرکاری گرانٹ لیتا رہے یا حکومت کی مالی امداد سے دست بردار ہوجائے تو اقبال کی رائے تھی کہ اس سوال کا فیصلہ شریعت اسلامی کے اصولوں کے مطابق کیا جائے۔ اس مضمون پر اخبار ذمیندار کوایک طویل خط کے دوران لکھا'' جولوگ بی خیال کرتے ہیں کہ حالات حاضرہ محض ایک سیاسی مفہوم رکھتے ہیں اور پختہ کا ران سیاست ہی اس کے فیصلہ کے اہل ہیں اور مندنشیناں پنجمبر کوان حالات سے پچھ سروکار نہیں وہ میری ناقص رائے میں ایک خطرناک غلطی میں مبتلا ہیں ۔۔۔۔'' ہر چند کہ اقبال نے اس معاملے پر گفتگو کرتے ہوئے کم وبیش ہرموقع پر نہایت مختاط زبان استعال کی لیکن اُن کی حقیقی رائے کے متعلق کسی شک و شیح کی گنجا لیش نہیں۔ اُن دنوں علا ے کرام کی بھاری اکثریت عدم تعاون کے ق میں تھی۔

1971ء میں گاندھی نے بغیرکسی معقول وجہ کے تحریک عدم تعاون کے تعطل کا اعلان کر دیا۔ یہ وہ وقت تھا جب حکومت اپنے مخالفوں اور باغیوں کے سامنے تقریباً گھٹنے ٹیکنے پر مجبور ہو چکی تھی۔ گاندھی نے چوراچوری والے تشدد کے مظاہر کو اپنے فیصلے کی بنیاد بتایا۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ بیان کر دہ اور اصل وجہ کے درمیان بہت تفاوت تھا۔ پنڈت جواہر لال نہرو، سابق وزیراعظم بھارت، نے اپنی خود نوشت سوائے عمری میں اسی مسئلے پر مچھ گول مول بات کی ہے۔ ان کے بیان کا منہوم یہ ہے کہ جب جیل میں ہم نے یہ سنا کہ گاندھی نے اس تحریک کا گلاعین اس وقت گھونٹ دیا ہے جب یہ کامیابی سے جمل میں ہم نے یہ سنا کہ گاندھی نے ہمیں ہوتی کہ جب اس کرتے اندازہ دکھ ہوا اور ہم بہت عرصہ تک بیٹھے اس پر تاسف کرتے رہے۔ پھر وہ لکھتے ہیں کہ میں نے آج تک (یہ کتاب پہلی مرتبہ ۱۹۳۷ء میں شائع ہوئی تھی) دوروازے پر پہنچ کرشکست رہے۔ پھر وہ لکھتے ہیں کہ میں نے آج تک (یہ کتاب پہلی مرتبہ ۱۹۳۷ء میں شائع ہوئی تھی) کیوں تسلیم کر لی اور اپنے ہتھیارر کھ دیے۔ یہ بات قرین قیاس معلوم نہیں ہوتی کہ جواہر لال نہرو نے چودہ سال کے اندرایک مرتبہ بھی اس اہم موضوع پر گاندھی جی کے ساتھ تبادلۂ خیال نہ کیا ہو۔ اصل بیات یوں ہوگی کہ اپنے سوال کے جواب میں گاندھی نے جواہر لال نہروکو جو پچھ بتایا ہوگا وہ پنڈت

جواہر لال نہرونے رازی بات مجھ کرصفحہ قرطاس پر لانے سے گریز کیا۔ شایداس وقت معاملات اس دھب پر سے کہ اگر برطانوی حکومت کے نمایندوں سے کوئی بات چیت ہوتی تو پان اسلا کہ تحریک خلافت کے راہنماؤں کا پلڑا بھاری رہتا اور غالبًا بیہ بات گاندھی اور ان کے مداحوں اور پیرووں کی برداشت سے باہر تھی۔ خواہ یہ قیاس درست ہویا نہ، اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ تحریک عدم تعاون کوواپس لینے کا فیصلہ گاندھی کا ذاتی اور یک طرفہ فیصلہ تھا۔ اپنی زندگی کا ایک نہایت اہم فیصلہ کرتے وقت انھوں نے کسی مسلمان یا خلافتی رہنما کے ساتھ راابطہ پیدا کرنے کی کوشش نہی۔ اس سے بہت سے مسلمانوں کو مایوں ہوئی۔ بعض پر تو یہ فیصلہ بم کے گولے کی طرح گرا۔ مسلمانوں کے اندر سوچنے اور سجھنے والے طبقے گاندھی سے کھئک گے لیکن چونکہ ان دنوں گاندھی کا وقار بہت بلند تھا اور عارضی طور پر مسلمان بھی ان کی' مہا تمایت' سلیم کر چکے تھے، اس لیے یہ تکتہ چینی بہت محدودتھی اور عوالت عارضی طور پر مسلمان بھی ان کی' مہا تمایت' سلیم کر چکے تھے، اس لیے یہ تکتہ چینی بہت محدودتھی اور سے سے سزایا ہوئے۔ جیل سے واپس آنے کے بعد انھوں نے عملی سیاسیات کو بچھ عرصے کے لیے سے سزایا ہوئے۔ جیل سے واپس آنے کے بعد انھوں نے عملی سیاسیات کو بچھ عرصے کے لیے کئوں جو سر دھ ہری اختیار کر لی تھی اس سے واپس آنے کے بعد انھوں نے عملی سیاسیات کو بچھ عرصے کے لیے کرکہ کردیا۔ ان سالوں میں بھی ان کی شخصیت نزاعی نہ بن سکی، لیکن انھوں کو مایوی ہوئی۔ ترک کردیا۔ ان سالوں میں بھی ان کی شخصیت نزاعی نہ بن سکی، لیکن انھوں کو مایوی ہوئی۔

#### مسلمانوں کے تحفظ کا مسکلہ

تبدیل ہوگئ۔موپلوں پر برطانوی پولیس اور فوج نے بے پناہ ظلم کیے،اسلامی ہند میں ان کی ہے کسی پر ہمدردی کی ایک لہر دوڑ گئے۔ ہندو پر لیں نے اپنی عادت کے مطابق مالا بار کے ہندوؤں کی مظلومی کا ڈھنڈورا پٹینا شروع کیا۔عدم تعاون کی تحریک کے خاتمے کے بعد تیزی سے ملک میں خانہ جنگی کے حالات پیدا ہوتے گئے۔ ہر بڑے شہر میں فرقہ وارانہ فسادات ہوئے۔کوہاٹ، لاہور، جمبئی، کلکتہ، کا نیور میں ہولناک جانی اور مالی اتلاف ہوا۔

ہندومسلم فسادات بظاہر حچوٹے حچوٹے واقعات سے شروع ہو جاتے۔ایک مقام پرمسلمان بقرعید کے موقع پر گائے کی قربانی کرنا جاہتے تو ہندواس پر مزاحم ہوتے۔ دوسری جگہ پر ہندومغرب کی نماز کے وقت کسی مسجد کے سامنے کھڑے ہوکر باجا بجاتے تو پیمسلمانوں پر نا گوارگزرتا۔اگر ہندو ملغ کسی بے سہارامسلمان مرد یاعورت کواپنے آشرم میں لے جاکر ہندو بنالیتے تواس سے مسلمانوں میں ہجان پیدا ہوجا تا۔اگرمحرم کے جلوس میں تعزیبہ کا کوئی حصہ کسی بڑھ یا پیپل کے درخت کی شاخوں میں الجھ جاتا تواس سے ہندو برافروختہ ہوتے۔ ہندوؤں کے آریاساج فرقے کے بہت سے سرگرم کارکن اسلام اور بانی، اسلام کےخلاف نازیا پیفلٹ، کتابیں اور پوسٹر شائع کرتے رہتے تھے۔ان اوراس قتم کے دوسر ہے حربوں سے بگاڑ پیدا ہوتا اور بڑھتا جلا جاتا تھا۔فسادوں میں جویارٹی نقصان اٹھاتی وہ جھٹ یٹ بدلہ لینے کی تیاریاں شروع کردیتی۔ اگراسی شہر میں بیہ بات ممکن نہ ہوتی تو بیادهارکسی دوسرے شہر میں چکا دیا جاتا تھا۔ آخراس خانہ جنگی کا سبب کیا تھا؟ بعض مبصروں کا خیال ہے کہ بیہ صورت محض ہندومسلم عارضی اتحاد کا ردِعمل تھا۔عدم تعاون کی تحریک کے اختتام پریرانے حالات پھر تیزی سے واپس آ گئے۔اس افتراق میں وہی جوش وخروش کارفر ما تھا جو عارضی ہندومسلم اتحاد کے دوران نظر آتا تھا۔ بعض ہم عصروں نے اس کی توجید یوں بھی کی ہے کہ بدامنی کی پیفضا تحریک عدم تعاون کی ناکامی سے پیدا ہونے والی مایوی کا نتیج تھی۔ بیجی کہا جاتا ہے کہ بیفسادات ہندومسلم تہذیوں کا ٹکراؤ تھا۔ان سب باتوں میں اپنی اپنی جگہ حقیقت کا عضر بھی شامل ہے۔لیکن بنیادی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ ملک کی آئینی اور سیاسی تبدیلیوں نے ملک میں ایک غیریقینی فضا قائم کردی تھی۔ برطانوی حکومت کی جاری کردہ اصلاحات ۱۹۱۹ء نے اہل ملک کے سامنے حکومت خود اختیاری کے دروازے کھول دیے تھے۔ جوطر زِ حکومت برطانیہ یہاں بالآ خر قائم کرنا جا ہتا تھا وہ اس کے اپنے ہاں کا یار لیمانی نظام تھا۔ جمہوریت کی اس صورت میں اقتد ارمنتخب نمایندوں کے ہاتھ میں ہوتا ہے اورعملی

طور پر اکثریت کی حکومت قائم ہو جاتی ہے، اگر ہندوستان میں حالات نے بدرخ اختیار کیا تو ظاہر ہے کہ مسلمان مستقل طور پراقلیت بن کررہ جائیں گے۔ (اوراقلیت بھی ایسی جوتعلیمی، تجارتی منعتی اور سیاسی، غرض ہرمیدان میں اکثریت سے بہت پیچھے تھی ) اور پھراس کے بنینے کی کوئی صورت باقی نہ رہے گی۔ یہ خدشہ سب سے پہلے سرسید احمد خال نے محسوں کیا تھا۔ انھوں نے اس موضوع پر اپنے خیالات کا تفصیل کے ساتھ اظہار کیا تھا۔ وقار الملک نے تقسیم بنگال کے دنوں میں کراچی لیگ کے اجلاس میں یہی باتنیں سخت الفاظ میں کہی تھیں، ۲ • 19ء میں وائسر اے منٹو کے روبروحاضر ہوکر جدا گانہ امتخاب کا مطالبہ کرنے والے وفد کا مؤقف بھی یہی تھا کہ خالص جمہوری نظام مسلمانوں کے مفاد کی حفاظت کرنے سے قاصر ہوگا۔اس لیے الیکشن کی مروجہ شکل اور اس کی بنیاد پر قائم ہونے والے جمہوری نظام کو ہندوستان کے خصوصی حالات کے پیش نظر مغربی نظام سے مختلف ہونا حاسیے۔ ١٩١٧ء میں کھنؤ پکٹ پر دستخط کیے گئے تو پہاں بھی اس بات کوتسلیم کرلیا گیا کہ مسلمانوں کے مخصوص قو می مفاد کی حفاظت صرف جدا گانہ طرزِ انتخاب کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ بیساری باتیں تو اس زمانے کی ہیں جب برطانوی حکومت کا اقتدار پوری طرح قائم تھا اور ملک سے انگریزوں کے قدم اکھڑنے کے کوئی آ ثار نہ تھے۔لیکن ۱۹۲۱ء کے بعد حالات بہت بدل چکے تھے۔اب صاف نظرآ رہا تھا کہا گرانگریز یہاں سے رخصت نہ بھی ہوئے جب بھی کسی دن ان کوتمام اختیارات کسی ملکی حکومت کے حوالے کرنا ہوں گے اور یہ حکومت اکثریت کی حکومت ہوگی۔ اور گذشتہ اور حالیہ تج بے کی روشنی میں آثار بھی ا بسے ہی نظر آتے تھے کہ مسلمان اقلیت کی حالت انتہائی طور پر ناتسلی بخش ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور کی گفتگوؤں میں ہندواورمسلم لیڈر جہاں گائے کی قربانی اور مساجد کے آگے باجا بجانے کے مسائل یر فارمولے وضع کرتے تھے، وہاں مسلمانوں کی طرف سے دستوری تحفظات کا مسکلہ بھی چھیڑا جا تا تھا۔ ہندواس بات پرمصر تھے کہ برطانوی حکومت جمہوری عمل کو تیز کرےاور جلد سے جلدا کثریت کے حق میں اپنے اختیارات سے دست بردار ہوجائے۔مسلمان اس مطالبے کے مخالف تو نہ تھے لیکن وہ ا بنی تہذیب کے تحفظ کے تقاضوں کو سرفہرست رکھتے تھے۔ایک پس ماندہ اقلیت کے راہنماؤں کے سامنے کوئی دوسراراستەنەتھا۔

ہندوؤں کو ہمیشہ سے مسلمانوں کے مقابلے میں عددی فوقیت حاصل رہی ہے۔مردم شاری کی روسے اس وقت ہندوؤں کی آبادی مسلمانوں سے چار گنا زیادہ تھی۔لیکن ہندوؤں کے بعض جذباتی طبقے اس کو بھی کم سجھتے تھے۔ان کا خیال تھا کہ ہر ممکن طریقے سے ان کی قومی آبادی کے اعداد میں اضافہ ہونا چاہیے۔ چنانچہ آریا ساج طبقے نے ہزاروں سال پرانی ہندو روایات کو ترک کر کے غیر ہندوؤں (یعنی مسلمانوں) میں ہندو مذہب کا پر چار شروع کیا۔ چند ناخواندہ اور پس ماندہ طبقوں میں ان کو کا میا بی بھی ہوئی۔ بعض پر جوش مسلمانوں نے اس کے مقابلے میں تبلیغ کی جوابی تحریک کا آغاز کیا، ان تحریکوں کی کا میا بی یا ناکامی تو اپنی جگہ پر رہی، ان سے فرقہ وارانہ تعلقات مسلسل بگڑتے چلے گئے۔

اس زمانے میں اکثر پہ کہا جاتا تھا کہ فرقہ وارانہ بگاڑ کی ایک بڑی وجہ گاندھی کی میدان سیاست سے غیر حاضری تھی۔ بات یوں ہوئی کہ عدم تعاون کی تحریک کے خاتمے کے بعد حکومت نے اس ہندو لیڈر کوگر فقار کر کے اس پرمقدمہ قائم کیا۔عدالت نے اسے پانچ سال قید کی سزا دی،لیکن بیاری کی وجہ سے اسے قبل از وقت رہا کردیا گیا۔ جیل سے باہر نکلتے ہی وہ ایک بدلی ہوئی فضا سے دو حیار ہوا۔ ہندو مسلم فسادات سے اسے بظاہر بہت کوفت ہوئی ، اوراس نے فسادیوں اوران کے حامیوں کے دلوں کو نرم کرنے کے لیے دہلی میں مولا نا محر علی کے مکان پرتین ہفتے کا برت رکھا۔اس کے بعداس نے بظاہر سیاست سے کنارہ کشی اختیار کرلی اور احمد آباد کے نز دیک ساہر متی آشرم میں اقامت اختیار کرلی۔ وہاں اس کے دومشغلے بتائے جاتے تھے۔ ایک سوت کا تنا اور دوسرا اینے اخبار کے لیے مضامین لکھنا۔ اس کے علاوہ کا تگریس کے بہت سے لیڈر (جن میں سوراجی اور غیر سوراجی دونوں شامل تھے) ان کے پاس صلاح مشورے کے لیے آتے تھے۔قرائن سے معلوم ہوتا ہے ان کے ساتھ سیاسی داؤ پیچ کی باتیں ہوتی ہوں گی۔گاندھی کے برانے رفیق کارمولا نامجمعلی بھی ان کے پاس ينج اورانھيں اس بات برآ مادہ كرنا جاہا كە''مهاتما''اينے گوشئه عافيت سے نكل كر ملك كى مكدر فضا كو ... صاف کرنے کے لیے ملک کی رہنمائی فرمائیں۔لیکن''مہاتما'' نے اس درخواست کو درخور اعتنا نہ سمجھا،اور ہندومسلم اتحاد (جو بقول ان کے نز دیک ان کی زندگی جتنا اہم تھا) پرانھوں نے اپنی زبان بندر کھی۔ (اس سے پہلے ۱۹۲۴ء میں کوہاٹ کے ہندومسلم فساد کے موقع پر انھوں نے ایک نہایت طویل بیان شائع کیا تھا جس میں بہت سے کام کے نکتے تھے۔اُس میں چلتے پیہ بات بھی ڈال دی''میرا تج به به بتا تا ہے که ہندو بزدل ہوتے ہیں اورمسلمان نگئی۔ نیز بزدلوں کا وجود ہی فساد کرنے والوں کی حوصلہ افزائی کرتا ہے'۔ یہ چبھتا ہوا چھوٹا سا فقرہ ایک طرف تو بوری کی بوری مسلمان قوم پرملامت کا ووٹ تھا اور دوسری طرف ہندوؤں کو تنبیتھی کہا گرتم مسلمان'' فتنہ پر دازوں''

کے شرسے بینا جاہتے ہوتو اپنی بزدلی جیموڑ دو۔اس طعن وتشنیع کا مطلب یہ بھی نکلتا تھا کہ ہر فساد کی ابتدا مسلمانوں کی طرف سے ہوتی ہے۔ اس طرنے کلام کومسلمان لیڈروں نے بہت برا منایا تھا۔ بالخصوص مولا نامجمعلی نے تو اپنے اخبار کے ذریعے اختلاف رائے کا اظہار کرڈالا لیکن تھوڑے عرصے کے بعد انھوں نے اپنے آپ کو یقین دلا لیا کہ مہاتما کے الفاظ نیک نیتی پرمبنی تھے)۔ اپنے اخبار ینگ انڈیا میں گاندھی بہت سے مباحث چھیڑتے تھے۔حفظان صحت کے اصولوں اور کھدر کی خوبیوں کا یر چار بھی کرتے لیکن ہندومسلم تعلقات پرانھوں نے بھی ایک لفظ تک بھی نہ کھا۔ ۱۹۲۸ء کے آخر میں جب وہ سیاست کے میدان میں دوبارہ خاموثی سے داخل ہوئے تو ان کی گفتگو اور ان کے خیالات دونوں تح یک عدم تعاون کے دنوں سے بہت مختلف تھے۔ وہ ہندومسلم اتحاد کی ضرورت سے بے نیاز نظر آتے تھاوراب ان کا سارا زور آزادی پرتھا۔ اپنے ہزاروں بار دہرائے ہوئے مؤقف کوپس پشت ڈال کروہ اس بات کا فیصلہ کر چکے تھے کہ آزادی ملک ہندوسلم اتحاد کے بغیر بھی حاصل ہوسکتی ہے، ظاہر ہے کہ اس نے طرزِ فکر کے خدوخال سیاست سے عارضی کنارہ کثی کے سالوں میں ہی اُ بھرے ہوں گے۔ اٹھی سالوں کا دوسرا قابل ذکر واقع ہندومہاسیما کا عروج ہے۔اس جماعت کا بانی پیڈت مدن موہن مالو بیرتھا۔ بیڅنص شروع شروع میں وکالت پیشہ تھا۔لیکن اس شغل کوچپیوڑ کر ہندوؤں کی تعلیمی اور اصلاحی تح یکوں کا داعی بن گیا۔اس کے ابتد کی کارناموں میں وہ رسالہ بھی شامل ہے، جواس نے اُردو کے خلاف اور ہندی کی حمایت میں لکھا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس رسالے کے استدلال سے متاثر ہوکر شال مغربی صوبہ ( یعنی یوبی ) کے لیفٹینٹ گورنر سرانٹونی میکڈانل نے صوبائی عدالتوں اور سکولوں میں اُردو کی برتری کوختم کرنے والا سرکلر جاری کیا تھا۔ مالویہ سنٹرل ہندو کالج بنارس کا بانی بھی تھا۔ یہی کالج ۱۹۱۷ء میں یونی ورسٹی کے در جے تک پہنچ گیا۔ پیڈت مالو پیکار ہن سہن انتہائی طور برسادہ تھا۔وہ اونچی ذات کا برہمن تھا۔اینے ہاتھوں سے اپنے کیڑے دھویا کرتا تھا،اور جب ذات یات کے قواعد اس بات کا تقاضا کرتے وہ اپنے ہاتھوں ہے اپنا کھانا تیار کرلیا کرتا تھا تحریک عدم تعاون کے خاتمے یراس نے ہندومہاسھا کی بنیاد رکھی اور شکھٹن کی تحریک جلائی۔ ہندومہاسھا کا ابتدائی دائرہ کارتو ہندوؤں کے ساجی اور اقتصادی نظام کی اصلاح تک محدود تھا لیکن جلد ہی یہ جماعت سیاست کے میدان میں اتر آئی اور لکھنؤ پیک کوانی کلتہ چینی کا نشانہ بنانے گلی۔جلد ہی اس کا محاذ وسیع ہونے لگا، اوراس کے رہنماؤں نے ہرمسکلے پرمسلمانوں کی مخالفت شروع کردی۔اس بات میں مالوبیسب سے

آگ آگ ہوتے تھے۔ مہاسجا کے سالا نہ جلسوں کی کارروائی کا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات کھل کر سامنے آتی ہے کہ مہاسجائی ہندوستان کی سیاست پر گہرا ہندووا نہ رنگ چڑھانا چاہتے تھے اور ان کے نزدیک ہندوستان کی مجلسی اور سیاسی زندگی میں مسلمانوں کے لیے کوئی جگہ نہ تھی۔ اس کے پیٹ فارم پر مسلمانوں کا ذکر اس انداز سے ہوتا تھا جیسے یہ کہیں باہر سے آئے ہوئے ہیں اور ہندوستان بران کا کوئی حق نہیں۔

ہندوراہنما خودتو بدترین قتم کی فرقہ پرسی کا مظاہرہ کرتے تھے لیکن ہمیشہ مسلمانوں کونگ نظری اور فرقہ پرسی کا طعنہ دیا کرتے تھے۔ نیشنزم اور ہندوازم ان کے نزدیک ہم معنی الفاظ تھے اور ان کو مسلمانوں کی ہربات سے فرقہ پرسی کی بوآتی تھی۔اقبال نے اس صورت کو یوں بیان کیا ہے:

نگه دارد برهمن کارخود را نمی گوید به کس اسرارخود را بمن گوید که از تشبیح بگذر بدوش خود برد زنارِ خود را

کیم مکی ۱۹۲۷ء کوا قبال نے صوبائی مسلم لیگ کے سامنے تقریر کرتے ہوئے کہا: ''مسلمانوں کے خلاف ہندوؤں کواس فتم کی ذہنیت اختیار کرنے کی ضرورت کیوں پڑی۔ مسلمان تعداد میں کم ہیں، اقتصادی حیثیت سے پیچھے ہیں۔ تعلیم میں پس ماندہ ہیں۔ ویسے بڑے بھولے بھالے ہیں، حکومت اخسی آ سانی سے چکنی چپڑی باتیں کرکے پھسلا لیتی ہے، ہندوائھیں پھسلا لیتے ہیں۔ میں جیران ہوں کہ ہندوؤں نے بیذ ہینیت کیوں اختیار کی'۔

مالویدانتھک مقررتھا۔ گئی گئے تقریر کرتا۔ وہ بقول خود ہندوؤں کوخواب غفلت سے جگاتا تھا۔
اپنی قوم کو بیدار کرنے کا سب سے آسان طریقہ یہی تھا کہ ہندوؤں کومسلمانوں کی مخالفت پر متواتر
اُئی قوم کو بیدار کرنے کا سب سے آسان طریقہ یہی تھا کہ ہندوؤں کومسلمانوں کی مخالفت پر متواتر
اُکساتار ہے ورمسلمانوں کےخلاف پرانے معاندانہ ہندوؤں میں بے پناہ مقبولیت حاصل ہوئی۔ مولانا
کی سادگی اوراپی قومی خدمات کی وجہ سے مالویہ کو ہندوؤں میں بے پناہ مقبولیت حاصل ہوئی۔ مولانا
محموملی کا کہنا تھا کہ ہندوقوم'' ہے' تو مہاتما گاندھی کی پکارتی ہے۔ لیکن حکم پنڈت مالویہ کا مانتی ہے۔
اقبال کا کہنا بھی یہی تھا کہ اپنی قوم پرستی کے دعووں کے باوجود کا گریس ہندوؤں کی صحیح طور پر نمایندگی
نہیں کرتی ہندوذ ہنیت کی عکاس ہندومہاسیما کا کام ہے۔

کانگریس جو برائے نام اینے آپ کوقوم برست کہتی تھی جلد ہی ہندومہا سبھا کی رومیں ۔گئ۔ ہر ہندو کا نگریسی ذہنی طور پرمہا سیمائی ہوتا تھا اور دونوں ایک ہی تھیلی کے چٹے ہے ہوتے تھے۔مولانا محمعلی نے کہا تھا کہ کسی ہندو'' قوم پرست'' کی جلد کو ذراسی خراش لگا کیں تو اندر سے کٹر فرقہ پرست ہندو برآ مد ہوگا۔اس کی تصدیق بینڈت جواہر لال نہرو نے بھی کی ہے۔اس کا بیان ہے کہ بہت سے مہاسھائی فرقہ پرستوں نے کانگریس کا چولا پہن رکھا تھا اور وہ نہایت آ سانی سے قوم پرستی کی زبان میں گفتگو کر سکتے تھے۔لیکن صرف ہندوؤں کے مفاد کو پیش نظر رکھتے تھے۔ رہی سہی کسر ۱۹۲۷ء کے عمومی انتخابات نے پوری کردی۔اس انتخاب میں کانگریس کو بہت نقصان اٹھانا پڑا اور مرکزی مجلس قانون ساز میں ہندومہاسھا کی برتری قائم ہوگئ۔ کانگریس بلاک کالیڈرموتی لال نہرواورمہاسھا بلاک (نام نهاد نیشنلسٹ بلاک) کا راہنما مدن موہن مالو یہ تھا۔ اکثریت کی راہنمائی کا فرض ایک ینڈت سے دوسرے بینڈت کونتقل ہوگیا، کانگریس کے اندر بھی بہت سے مہاسیمائی گھیے ہوئے تھے۔ کہنے کوتو مدن موہن مالوبیہ اور لاجیت رائے دونوں ہی مسلم دشمن مہاسیھا کے ستون تھے۔لیکن وہ اکثر کانگرلیں کے اہم جلسوں میں شریک ہوتے اور اس کے بحث مباحثوں میں حصہ لیتے۔ پیڈت جواہر لال نہرو نے لکھا ہے کہ کانگریسی حلقوں میں ان کی موجودگی اورمشورے کو بہت قدر کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ ۱۹۲۷ء کے بعد حالت یہ ہوگئ کہ ساست کے میدان میں کانگریس ہندومہا سبھا کی دست نگر بن گئی۔ ہندوسھا کا بول بولا تھا۔ جو بات ہندومہاسھا کے لیڈر آج کہتے کل کو وہی بات کانگریسی لیڈروں کو دھرانا پڑتی تھی۔ دونوں کے نز دیک ہندوستان کی مجلسی زندگی میں مسلمانوں کے لیے کوئی گنجایش نه تھی۔اس کا اعلان بیا نگ دہل کیا جا تا تھا۔ ۱۹۲۷ء کا سال برصغیر کی تاریخ میں بہت ہی وجوہ ے ایک تاریک سال شار کیا جائے گا۔ فرقہ ورانہ کشیدگی انتہا پرتھی۔ جناح اورمولا نامجموعلی جیسے باضمیر را ہنماؤں کا اثر ورسوخ بہت کم ہوگیا تھا۔ رہے ہندوتو ان کوفسادات بند کرانے یا کشیدگی کوکم کرنے میں کوئی دلچیسی نتھی۔

نومبر ۱۹۲۷ء میں حکومت برطانیہ نے ایک آئینی کمیشن کے تقرر کا اعلان کیا۔ اس سات رکی کمیشن کے صدر برطانیہ کی لبرل پارٹی سے تعلق رکھنے والے مشہور قانون دان سرجان سائمن تھے۔ اصولاً یہ کمیشن ۱۹۲۹ء میں مقرر ہونا چاہیے تھا۔ لیکن برطانیہ کی قدامت پہند حکومت نے یہ تقرر وقت سے دوسال پہلے ہی کردیا تھا۔ کیونکہ اسے توقع تھی کہ ۱۹۲۹ء والے برطانوی انتخابات میں لیبر پارٹی کا

پلڑا بھاری رہے گا اور لیبریارٹی والے جو کمیشن مقرر کریں گے وہ ہمارے ڈھب کا نہ ہوگا۔ چونکہ لیبر بارٹی کے اکثر لیڈرعلی الاعلان کا نگریسی لیڈروں کی دوستی کا دم بھرا کرتے تھے،اس لیےان کامقرر کر دہ ممیثن قدامت پیندیارٹی کی نظر میں برطانوی مفاد کی حفاظت کرنے میں نا کام رہے گا، کمیثن کے تمام ممبر برطانوی بارلیمنٹ کے ارکان تھے۔ اس سے برصغیر کے ساسی حلقوں میں بہت برہمی ہوئی۔ احتجاج کا ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوا۔ کا نگریسی لیڈروں نے حجٹ پٹ بائیکاٹ کا نعرہ لگایا۔ بہت سے مسلمان لیڈر بھی ان کے ہم نوابن گئے ۔ کمیشن کے ساتھ تعاون کرنا جا ہیے پانہیں؟اس مسکلے پرمسلم لیگ میں پھوٹ پڑ گئی۔اور پیر جماعت دوگروہوں میں بٹ گئی۔عدم تعاون گروپ کے راہنما جناح تھے اور تعاون کرنے والوں کے سربراہ سرمجھ شفیع – اقبال شفیع گروپ میں شامل تھے۔ اس سلسلے میں اقبال نے اپنے اخباری بیانوں میں محم علی جناح کے رویے اور اُن کے سیاسی مؤقف پر نکتہ چینی بھی کی۔ایک طرف توا قبال نے نمیشن سے ہندوستانی عناصر کے اخراج کوغیرمتوقع، مایوس کن اور تکلیف دہ قرار دیا کیکن دوسری طرف انھوں نے بہ بھی کہ دیا کہ ہندوستان کی مختلف اقوام کے باہمی اختلافات اور الم انگیز کش مکش کے پیش نظر برطانوی حکومت کے لیے اور کوئی چارہ کاربھی نہ تھا۔ انھوں نے برطانوی حکومت کے اس اقدام کی اصل ذمہ داری اندرون ملک بے اعتمادی اور برطنی کی فضایر ڈالی۔ ساانومبر ١٩٢٧ء کوایک بیان دیتے ہوئے انھوں نے کہا کہ ملک کی اقلیتوں کو کمیشن کے سامنے ا بنی امیدیں اور مفاد کو پیش کرنے کا موقع مل جائے گا اور کمیشن کا بائرکاٹ مسلمانوں کے مکتہ نگاہ سے ضرررسال ہوگا۔

کاگریس نے سفید فام کمیشن کے تقرر کو ہندوستان کی قومی غیرت کے منافی تصور کرتے ہوئے ایک طرف تو تجاویز دبلی کی جمایت کی (بیتجاویز چند پارٹیوں کے مسلمان لیڈروں نے مارچ ۱۹۲۷ء میں دبلی میں بیٹے کر مرتب کی تھیں جن میں اپنی قوم کی طرف سے مخلوط انتخاب کوان شرطوں پر منظور کرلیا تھا کہ پنجاب اور بنگال کی مجالس قانون ساز میں مسلمانوں کو اکثریت حاصل ہو۔ سرحد اور بلوچتان میں ۱۹۱۹ء کی اصلاحات نافذ کی جائیں اور مرکزی مجلس قانون ساز میں مسلمانوں کو کل ممبرشپ کا ایک تہائی نمایندگی ملے ) اور دوسری طرف ایک' قومی' آئیتن مرتب کرنے کی بنیاد ڈالی۔ اس اقد ام کی ضرورت اس لیے بھی پیش آئی تھی کہ اس وقت کے بد زبان وزیر ہند لارڈ برکن نے برطانیہ کے دار الامرا میں ایک تاخ تقریر کرتے ہوئے ہی کہ دیا کہ ہندوستان کے فرقہ وارانہ اختلافات بھی نہیں

مٹ سکتے اور اگر وہاں کے لوگ ہمارے مقرر کر دہ کمیشن سے اسے ہی بیزار بیں تو وہ متفقہ طور پر تیار کیا ہوآ اسکین ہمارے سامنے لائیں۔ اس جائے کی قبولیت مختلف مرحلوں سے گزرتی ہوئی ایک آل پارٹیز کمیٹی پرختم ہوئی جس کوایک متفقہ آئین مرتب کرنے کا کام سونیا گیا۔ اس کیٹی کی صدارت پنڈت موتی لال نہرو کے ذھے تھی۔ اس کے دوار کا ان مسلمان سے لیکن میں معلوم نہیں ہو سکاوہ کس کی نمایندگی کرتے تھے۔ اس کمیٹی نے اللہ آباد میں بیٹھ کر ۱۹۲۸ء کے موتم گرما میں اپنا کام ختم کیا۔ رپورٹ کنیزی انشاپردازی کا بہت اعلی درج کا نمونہ تھی۔ اس میس مسلمانوں کے تمام مطالبات کو (جوسوائے کنیزی انشاپردازی کا بہت اعلی درج کا نمونہ تھی۔ اس میس مسلمانوں کے تمام مطالبات کو (جوسوائے کا تھا۔ بلکہ مسلمانوں کے علیحہ وقوی وجود سے بھی انکار کردیا۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ کمیشن کے لیا تھا۔ بلکہ مسلمانوں کے علیحہ وقوی وجود سے بھی انکار کردیا۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ کمیشن کے دوست ہوچی تو اس پر دومسلمان ارکان سرعلی امام اور شعیب قریش نے عملی طور پر سفار شات کے مرتب کرنے میں کوئی حصہ نہ لیا، بلکہ اس کے جلسوں میں کم کم ہی بیٹھے۔ لیکن جب رپورٹ کی بنورٹ کی نظر سے دیکھا گیا۔ اقبال نے کہا ''نہر ور پورٹ ہماری حقول میں اس رپورٹ کو بہت ناپندیدگی کی نظر سے دیکھا گیا۔ اقبال نام سے ایک نیا محالی عاف ہماری تہذیب و تہدن اور ہمارے اخلاقی و معاشرت کے خلاف قائم کیا گیا۔ ہندوستان کا مسلمان اب اس جذبہ کواز سر تو سجھنے اور اس کی قدر و قیت مقرر کرنے پر مجبور ہوجائے گا جہ ہندوستان کا مسلمان اب اس جذبہ کواز سر تو سجھنے اور اس کی قدر و قیت مقرر کرنے پر مجبور ہوجائے گا جہ ہندوستان کا مسلمان اب اس جذبہ کواز سر تو سجھنے اور اس کی قدر و قیت مقرر کرنے پر مجبور ہوجائے گا جہ ہندوستان کا مسلمان اب اس جذبہ کواز سر تو سجھنے اور اس کی قدر و قیت مقرر کرنے پر مجبور ہوجائے گا

مولا نا محرعلی اور جناح اس وقت ملک سے باہر سے اور یہی دونوں اس نازک مرحلے پر قوم کی موثر راہنمائی کرسکتے ہے۔ جب جناح واپس آئے تو غالبًا ان کواس رپورٹ سے اختلاف پیدا ہوا لیکن اُنھوں نے نہایت مختاط انداز میں صرف ہے کہا کہ نہرور پورٹ نہ تو کوئی صحیفہ آسانی ہے اور نہ حرف آخر۔ کانگریس کے راہنما نہرور پورٹ کے حق میں رائے عامہ ہموار کرنے کے لیے سرتو ڈکوشش کررہے ہے۔ اور ان کوشوں سے مسلمانوں کی بے چینی بڑھ رہی تھی۔ مولا نا محمعلی کے الفاظ میں نہرور پورٹ کا مقصد یہی تھا برصغیر میں برطانوی سنگینوں کے سائے میں ہندومہا سبھا کی حکومت قائم کردی جائے۔ (گاندھی پہلے ہی موتی لال نہروکومبارک باد کا تار دے کرا پنے آپ کو نہرور پورٹ کے حامیوں میں داخل کر چکے تھے)۔ نہرور پورٹ پر مہر تصدیق ثبت کرنے کے لیے ایک آل پارٹیز کا نفرنس دیمبر ۱۹۲۸ء کے آخری ہفتے میں کلکتہ میں منعقد ہوئی۔ بہت سی مسلمان پارٹیاں اس کانفرنس

سے علیحدہ رہیں، البتہ جناح لیگ اور مجلس خلافت نے اپنے امینے نمایند ہے بھیجے۔ اس مجلس کی صدارت ڈاکٹر مختارا حمد انصاری کے سردھی۔ گاندھی بھی ترک سیاست کے دور سے نکل کر یہاں آن بہتے ہیں کونوش کنوشن کے دوران بالکل خاموش بیٹے رہاں کی فضا میں بڑی کشیدگی پائی جاتی تھی۔ ہندومہا سبھا کا دھمی آ میز مطالبہ بینھا کہ اس رپورٹ کوایک شوشے کی تبدیلی کے بغیر قبول کیا جائے۔ سکھ ہر بات میں ہندووک کے ہم نوا تھے۔ بلکہ مسلمانوں کی مخالفت میں ان سے آگے بڑھنا اپنے لیے سعادت کا باعث خیال کرتے تھے۔ مولانا محمولی اور جناح رپورٹ میں کچھ ترمیمیں کرانا چاہتے تھے، ان ترمیموں کا مقصد صرف یہی تھا کہ نہرو رپورٹ کو تجاویز دبلی سے ہم آ ہنگ کیا جائے۔ کیونکہ کا گریس ان تجاویز کو دود فعہ منظور کرچی تھی ۔ لیکن مولانا محمولی اور جناح کی مصالحانہ تقریروں کا کچھ اثر متوازن دل و دماغ کی وجہ سے عزت کی نظر سے دیکھے جاتے تھے، کہا کہ جناح ایک بگڑے مزاح کا متوازن دل و دماغ کی وجہ سے عزت کی نظر سے دیکھے جاتے تھے، کہا کہ جناح ایک بگڑے مزاح کا لاڈلہ بچہ ہے۔ جو بچھ وہ ما نگتا ہے اسے دے دواور بات کو تھ کروہ ترمیمیں کے بعد دیگرے مستر دکردی کہ جناح آ ترکس کی نمایندگی کرتے ہیں؟ جناح کی پیش کردہ ترمیمیں کے بعد دیگرے مستر دکردی گئیں۔ اور کنوشن نے نہرور پورٹ کومنطور کرلیا۔ ظاہر ہے کہ جناح کے جذبات کو بڑی تھیں گہڑی ۔ اس شام وہ کلکتہ سے بمبئی کی طرف روانہ ہوگے۔ گاڑی پرسوار ہونے سے پہلے انھوں نے ایک غیرمسلم شام وہ کلکتہ سے بمبئی کی طرف روانہ ہوگے۔ گاڑی پرسوار ہونے سے پہلے انھوں نے ایک غیرمسلم دوست کو بتایا گدا ہے۔ ہارے داری راور ہندووں) کے راستے جدا جدا ہیں۔

ان تمام واقعات کا بہت سے مسلمان را ہنماؤں نے قبل از وقت اندازہ کرلیا تھا۔ چنانچہ انھوں نے دبلی میں ایک (آل پارٹیز) مسلم کا نفرنس کی بنیاد ڈالی۔ اس میں تمام مسلمان سیاسی جماعتوں کو شرکت کی دعوت دی گئی تھی اور آغا خال کو اس کی صدارت کے لیے نتخب کیا گیا تھا۔ یہ مسلمانوں کا نمایندہ اور متحدہ محاذ تھا۔ اقبال اس میں شامل تھے۔ ان کی تمام تر ہمدردی اس دور میں کا نفرنس کے نمایندہ اور متحدہ محاذ تھا۔ اقبال اس میں شامل تھے۔ ان کی تمام تر ہمدردی اس دور میں کا نفرنس کے مطالبات کے ساتھ تھی۔ یہ کا نفرنس کوئی چھ سال زندہ رہی۔ اس عرصے میں برطانوی پارلیمنٹ نے ہندوستان کے لیے ایک آئین مرتب کیا۔ کا نفرنس کے نمایندوں نے قوم کی طرف سے بہت سی سیاسی اور آئینی گفتگوؤں میں حصہ لیا۔ اور اس کے بہت سے ارکان نے گول میز کا نفرنس میں شرکت کی۔ لیکن سی بھی ایک تلخ حقیقت ہے کہ ساری کی ساری کا نفرنس ایک فرد واحد کی بنائی سجائی ہوئی تھی۔ وہ شخصیت سرفضل حسین تھے جوان دنوں وائسراے کی مجلس انتظامیہ کے رکن ہوا کرتے تھے۔ ان کے شخصیت سرفضل حسین تھے جوان دنوں وائسراے کی مجلس انتظامیہ کے رکن ہوا کرتے تھے۔ ان کے شخصیت سرفضل حسین تھے جوان دنوں وائسراے کی مجلس انتظامیہ کے رکن ہوا کرتے تھے۔ ان کے شخصیت سرفضل حسین تھے جوان دنوں وائسراے کی مجلس انتظامیہ کے رکن ہوا کرتے تھے۔ ان کے سادی کا خواب

نقطہُ نظر میں وسعت کی تمی تھی۔ وہ بہت سے جائز مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے ایسے طریق اختیار کرتے تھے جن پر آسانی سے سازش کا گمان کیا جاسکتا تھا۔ وہ دفتری اور انتظامی معاملات میں مسلمانوں کے جائز مفاد کی حفاظت کےفن سے بہت اچھی طرح واقف تھے اور ایک حد تک اپنے مقاصد میں کامیاب بھی رہے۔ان تمام ہاتوں کے باوجودان کی بریا کی ہوئی کانفرنس پختہ بنیاد نہھی۔ اس میں ذاتی اغراض کے بندوں کی بھر ہارتھی جو وقت پر قوم کے مفاد کونظرا نداز کرنے کے لیے تیار ہوجاتے تھے۔مجمعلی جناح کانفرنس سے الگ رہے۔ کیونکہ آ غا خاں مضل حسین اورمولا نا مجمعلی کے ساتھ وقیًا فو قیّان کے ساسی اختلاف رہا کرتے تھے۔ مارچ ۱۹۲۹ء میں جناح مسلم لیگ (جو کا نفرنس میں شامل نہیں ہوئی تھی) کے اجلاس میں قائد نے چودہ نکات پیش کیے۔ان نکات میں ان آئینی تخفظات کی تفصیل پیش کی گئے تھی جومسلمان اپنا قومی تشخص برقر ارر کھنے کے لیے ہندوستان کے آپیدہ آئین میں شامل کرانا جا ہے تھے اور جن بر کم وبیش مسلمانوں کی تمام سیاسی یارٹیوں کے درمیان ا تفاق رائے موجود تھا۔ اس لحاظ سے جناح مسلم لیگ اور کانفرنس کے مؤقف میں زیادہ فرق نہ تھا۔ مسلم کانفرنس اور جناح لیگ کے جلسوں سے ایک بات بہت اچھی طرح واضح ہوگئی کہ مسلمانوں کواس بات کا احساس ہو چکا ہے کہ آنے والے وقتوں میں اپنا علیجدہ وجود برقر ارر کھنے کے لیے سخت جدوجہد کی ضرورت ہوگی۔ان اجتماعوں کی بنیادی غرض و غایت بھی پوری ہوگئی۔ یعنی مسلمان راہنماؤں اور سیاسی پارٹیوں میں بہت سے امور پر اتفاق رائے ہو گیا اور قومی مطالبات نے ایک واضح اور غیرمبہم شکل اختیار کرلی۔ اس کے بعد بھی مسلمانوں کی ایک خفیف اقلیت (جس کواور ہندو پریس پر احیمالا جاتا تھا۔لیکن قوم میں ان کوکوئی حقیقی رسوخ حاصل نہ تھا) کانگریس کی خیمہ برداری کےخوداختیار کردہ فرائض انجام دیتی رہی لیکن اب مسلمانوں کو بحثیت مجموعی اینے دوستوں اور دوسروں کے گماشتوں میں تمیز کرنے کا سلقہ آ گیا۔ یہیں سے قومی ایگا نگت کی وہ بنیاد رکھی گئی جس پر قائداعظم نے بعد میں قومی اتحاد کا نا قابل تسخیر قلعه تغمیر کیا۔

ادھر تو مسلمانوں میں ایک نیا شعور بیدار ہور ہا تھا۔ دوسری طرف کا گریس، ہندو مہاسبھا اور دوسری ہندو جماعتیں نہرور پورٹ کی حمایت میں نشر واشاعت کے تمام ذرائع استعال کررہی تھیں۔ اور خاص طور پر بیرونی دنیا کو یقین دلارہی تھیں کہ نہرور پورٹ ہندوستان کا متفقہ قومی مطالبہ ہے۔اوراس سے کم ترکسی چیز پر بھی اہل ملک راضی نہوں گے۔ ہندوؤں کے اس جوش وخروش سے مسلمانوں میں بھی

بہت اشتعال پیدا ہوا۔ مولانا محمعلی نہرور پورٹ کی پبلک مخالفت میں پیش پیش تھے۔ جواہر لال نہرو نے اپنے بے لگام انداز میں ایک بیان دیا اور مولانا محمعلی کو ایک سابق ''صدر کا نگریس'' کہ کران کے رویے پر تعجب کا اظہار کیا۔ اس پر مولانا محم علی نے اپنی پوری قوت مباحثہ سے جواب دیا۔ اپنی دوسرے بیانوں اور مضامین میں مولانا محم علی نے گاندھی کی ذہنی اور قلبی تبدیلیوں پر بہت پچھ کہ ڈالا۔ ''وہی گاندھی جو ہندو مسلم اتحاد کا سب سے بڑا داعی بن کرسیاست میں داخل ہوا تھا۔ آج مسلمانوں کو مستقبل کے متعلق یقین دہانی کرانے میں نہایت بے رخی سے کام لے رہا ہے'' لیکن مولانا کی منطق کا اثر گاندھی پر ہوانہ نہرو پر۔معاملات بگڑتے گئے۔ ہندو مسلم اختلافات کی خلیج وسیع تر ہوتی گئی۔

1979ء کے آخر میں کا گریس کا سالانہ اجلاس دریا ہے راوی کے کنار ہے لا ہور میں منعقد ہوا۔ اس سے پچھلے سالانہ اجلاس کلکتہ میں کا نگریس نے برطانوی حکومت کواس مضمون کا الٹی میٹم دیا تھا کہ اگر نبرور پورٹ کومن وعن ایک سال کے اندراندر منظور نہ کیا گیا تو کا نگریس اپنے مطالبات کو منوانے کے لیے مناسب اقدامات کرے گی۔ ایک سال گزرنے پر بھی حکومت نے کا نگریس کو مطمئن کرنے کے لیے کوئی ٹھوس قدم نہ ٹھایا۔ اس لیے اب کا نگریس اپنے مؤقف کے مطابق اگلا قدم اُٹھانے کے لیے تیارتھی۔ چنانچہ اجلاس لا ہور میں نہرور پورٹ کوز اید المیعاد قرار دے کر آزادی کامل کی قرار داد پاس کی گئی۔ دو مہینے بعد آزادی حاصل کرنے کے لیے سول نافر مانی کی تحریک جاری کی گئی۔ مسلمان من حیث القوم اس تحریک سے الگ تھے۔ صرف صوبہ سرحد کے خان برادران گاندھی کی ہوا خواہی کا دم بھرتے تھے۔

کشیدگی کی اس فضا میں ۱۹۳۰ء کے وسط میں سائمن ر پورٹ شائع ہوئی۔لیکن بیدا یک مردہ بچہ تھا جس کو پیدایش کے فوراً بعد فن کردیا گیا اوراسی سال کے آخر میں برطانوی حکومت نے لندن میں برصغیر کے سیاسی مسکلے اور آ بندہ دستور پر بحث و تحیص کے لیے ایک گول میز کا نفرنس منعقد کی۔اس میں برطانوی ہند، دلی ریاستوں اور برطانوی حکومت کے شامل ہونے والے نمایندوں کی تعداد نوّے کے قریب تھی۔کا گریس نے سول نافر مانی کی تحریک شروع کرر کھی تھی۔اس کے بہت سے لیڈر جیلوں میں بند تھے۔ ویسے بھی انھوں نے کا نفرنس میں شرکت کی دعوت کو تھکرا دیا تھا۔اس کا نفرنس کی تمام تر تھے۔ویسے بھی انھوں نے کا نفرنس میں شرکت کی دعوت کو تھکرا دیا تھا۔اس کا نفرنس کی تمام تر تھے۔لیکن صرف ایک نشست کے جھگڑے

پر بنی بنائی بات بگر گئی۔ کانفرنس کا نتیجہ ''نفستند و گفتند و برخاستند'' کے سوا کچھ نہ نکلا۔ اکثر مسلمان مندو بین کا رویہ غیر سنتحسن تھا۔ برطانوی حکومت کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے وہ انھی مطالبات سے دست بردار ہونے کو تیار تھے جن کی حمایت کے لیے انھیں وہاں بھیجا گیا تھا۔ یہ کانفرنس ابھی جاری تھی کہ مسلم لیگ کے سالانہ اجلاس منعقدہ اللہ آباد میں اقبال نے اپنا تاریخ ساز خطبہ پڑھا تھا۔ اقبال پہلی گول میز کانفرنس میں تو نہیں بلائے گئے۔ البتہ وہ دوسری کانفرنس میں شریک ہوئے۔

دوسری گول میز کانفرنس ۱۹۳۱ء کے موسم خزال میں بلائی گئی۔ان میں گاندھی کانگریس کے واحد نمایندے کے حیثیت سے شریک ہوئے۔ان کی موجودگی سے بہت سے سیاسی مبصر پرامید تھے۔لیکن کاندھی کے طریق کارنے ان تو قعات کو غلط ثابت کردیا۔ پنڈت مالویدان کاضمیر بردارتھا۔اس کی تھلم کھلا مخالفت سے مجھوتے کا دروازہ بند ہوگیا۔گاندھی اوران کے حواریوں کے غیر ذمہ دارانہ طرزِعمل سے مختلف قانون ساز اداروں میں اقوام ہند کی نمایندگی کے نسبت تناسب کا فیصلہ برطانوی وزیراعظم مسٹرریمزے میکڈانلڈ کوئی مہینے بعد کرنا پڑا۔ (۱۹۳۲ء) اس فیصلے کوعام طور پر کمول ایوارڈ کہا جاتا ہے۔ مسٹر ریمزے میکڈانلڈ کوئی مہینے بعد کرنا پڑا۔ (۱۹۳۲ء) اس فیصلے کوعام طور پر کمول ایوارڈ کہا جاتا ہے۔ اس میں جداگانہ انتخاب کو برقر اررکھا گیا تھا اور بنگال کے مسلمانوں کے ساتھ شدید بے انصافی کی گئی۔

پارلیمنٹ میں طویل مباحثوں کے بعد ۱۹۳۵ء کا ایک پاس ہوا جس میں کمونل ایوارڈ کو ترمیم شدہ حالت میں شامل کرلیا گیا۔ اس کی روسے برصغیر کی حکومت کو ایک فیڈریشن میں تبدیل کرنا مقصود تھا۔ چند حدود کے اندرصوبوں کے لیے اندرونی خود مخاری تجویز ہوئی۔ مرکز میں ایک فتم کی دوعملی (جس کا تجربہ پہلے صوبائی سطح پر ناکام ہو چکا تھا) کا نفاذ پیش نظر تھا۔ گورز جزل اور صوبائی گورزوں کو بھاری اختیارات سونے گئے۔ یہ اختیارات اتنے وسیع سے کہ ان سے جمہوریت کا تصور ساقط ہو جاتا تھا۔ اقلیتوں کے حقوق کی حفاظت کا مسلہ صوبائی گورزوں اور گورز کی مخاوت کی حفاظت کا مسلہ صوبائی گورزوں اور گورز کی خواف کے جناح کورز کی اصولوں کے جزل کی صوابد ید پر چھوڑ دیا گیا۔ جمعلی جناح اورا قبال دونوں اس ایکٹ کے بنیادی اصولوں کے خلاف سے جناح مجوزہ فیڈریشن کو' دھوکے کی ٹی' قرار دیتے تھے۔ ان کا مؤقف یہ تھا کہ اس سے برصغیر پر عملاً انگریزوں کی گرفت زیادہ مضبوط ہوتی ہے اور بالواسطہ اکثریت کے اختیارات میں اضافہ ہوتا ہے۔ اقبال اسی بات کو دوسرے طریقے پر کہتے تھے۔ انھوں نے کہا کہ سارا قانون اس ڈھنگ سے بنایا گیا ہے کہ اس سے ہندوؤں کے مفاد کی تو پوری پوری نگہداشت ہوتی ہے، اس وقی ہے، کہاں سے ہندوؤں کے مفاد کی تو پوری پوری نگہداشت ہوتی ہے، کہاں سے ہندوؤں کے مفاد کی تو پوری پوری نگہداشت ہوتی ہے، لیکن مسلمانوں کے متعبل کو طور پر نظرانداز کر دیا گیا ہے۔

### برصغيركي اسلامي سياست اورا قبال

بہ تو تھا برصغیر کی سیاست کاعمومی نقشہ، بحیثیت قوم مسلمانوں کے کی مخصوص مسائل تھے۔ان کا مختصر ساتذ کرہ پیاں ہے کل نہ ہوگا۔مسلمان برصغیر میں 1⁄4 اقلیت میں تھے۔لیکن ان کی آیادی کا اکثر حصه شال مغربی اور شال مشرقی منطقوں میں آباد تھا۔ اول الذکر حصے میں پنجاب، سندھ، سرحداور بلوچیتان کے علاقے تھے۔اورمؤخرالذکر میں آ سام اور بنگال۔مرکز میں ہندوا کثریت کی حکومت نا گز رتھی اور اس اکثریت کے ارادوں کے متعلق شک وشیہ کی کوئی گنجایش نتھی ، یہ مسلمانوں کو کوئی ۔ اہمیت دینے کے لیے تیار نہ تھی بلکہ مکی سیاست کو ہندوقوم کے مفاد اور مقاصد کے تابع بنانا چاہتی تھی۔ مسلمان اس صورت کو چند تحفظات کے ساتھ قبول کرنے کے لیے تیار تھے۔ان تحفظات کی پہلی اہم فہرست تجاویز دہلی (۱۹۲۷ء) کی صورت میں منظرعام برآئی۔ان کے مرتب کرنے والوں میں محرعلی جناح اورمولا نامحم علی پیش پیش تھے۔انھوں نے مخلوط انتخاب کو قبول کرنے کی پیش کش ان شرائط پر کی تھی کہ سندھ کو ہندوا کثریت کےصوبہ تمبئی سے نکال کر علیحدہ صوبہ بنایا جائے۔صوبہ سرحد میں غیر آئینی حکومت ختم کرکے ۱۹۱۹ء کا دستور رائج کیا جائے۔ پنجاب اور بنگال کی مجالس قانون ساز میں مسلمانوں کو قانونی طور پراکثریت حاصل ہواور مرکزی مجلس قانون ساز میں اُن کوایک تہائی نیابت حاصل ہو۔ بہشرائط بہت کڑی نتھیں ۔لیکن ہندوز عمانے ان پر بہت دلچسپ روبیا ختیار کیا۔انھوں نے جدا گانہ انتخاب سے مسلمانوں کی مجوزہ دست برداری کا خیر مقدم کیالیکن باقی شقوں کونا قابل توجیہ قرار دیا۔ادھرمسلمانوں کی ایک مؤثر اکثریت نے مخلوط انتخاب کی تجویز سے بیزاری کا اظہار کیا۔ان دنوں مسلمان جدا گاندا بتخاب کواپنی سیاسی شدرگ سمجھتے تھے اور اس سے کسی صورت میں بھی دست کش ہونے کے لیے تیار نہ تھے، اقبال کا مؤقف بھی یہی تھا کہ جدا گا نہ انتخاب کے بغیر مسلمان سیاسی طور پر ختم ہوجا ئیں گے۔تجاویز دہلی کو کانگریس نے دومرتبہ قبول کیا،لیکن بعد کے واقعات نے بتایا کہ بہ منظوری غیرسنجیدہ تھی اورمحض دفع الوقتی کے لیے،اس کےعلاوہ مسلمانوں کا مطالبہ بہتھا کہ پنجاب اور بنگال کےصوبوں میں مسلم اکثریت کو قانونی تحفظ دیا جائے تا کہاس سے مسلمانوں کومجوزہ فیڈریشن میں ایک مؤثر حیثیت حاصل ہوجائے۔ جوآل انڈیا معاملات میں مسلم اقلیت کے لیے سہارا ثابت ہوسکے۔ یہا قبال کا طرز فکرتھا۔لیکن کانگریس اور ہندومہاسھا دونوںمل کر حدا گانہ ابتخاب اور بنگال اور پنجاب میں مسلم اکثریت کے قیام کی مخالفت کرتی تھیں ۔مسلمان لیڈروں اور سیاسی جماعتوں میں مرت سے رقابتیں اور رخیش چلی آرہی تھیں، ہندولیڈران اختلافات کو ہوا دیتے تھے۔ اور دامے درمے بھی ان کی حوصلہ افزائی کرتے تھے تا کہ مسلمانوں کی آ واز ہمیشہ کے لیے دب جائے ۔ لیکن ان ناسازگار حالات میں مسلمانوں کے باہمی اختلافات آ ہستہ آ ہستہ رفع ہور ہے تھے۔ مسلمان لیڈروں کا ایک مخضر سا طبقہ جدا گانہ انتخاب کی مخالفت کرتا تھا اور اس مخالفت کو ہندوا خباروں میں بہت نمایاں جگہ ملتی تھی۔ کلکتہ کونش کے بعد مسلمانوں کے لیے اور کوئی چارہ نہ رہا کہ وہ قو می تنظیم کی طرف توجہ کریں جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے ، مختلف مسلم پارٹیوں کا اتحاد (جس میں جناح لیگ شامل نہی کریں جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے ، مختلف مسلم پارٹیوں کا اتحاد (جس میں جناح لیگ شامل نہی مسلم کا نفرنس کے نام سے وجود میں آ یا، مسلم اقلیت کے لیے تحفظات کی ایک فہرست کا نفرنس میں شریک ہونے کے لیے دہلی گئے۔ (جنوری مسلم کا نفرنس میں شریک ہونے کے لیے دہلی گئے۔ (جنوری کی بتائی ہوئی راہ قوم کے لیے بالکل درست تھی ، مارچ ۱۹۲۹ء میں مجمعلی جناح نے اپنے چودہ کی بتائی ہوئی راہ قوم کے لیے بالکل درست تھی ، مارچ ۱۹۲۹ء میں مجمعلی جناح نے اپنے چودہ نکات پیش کیے جن میں جداگانہ انتخاب کا استقر ار، مسلمانوں کے گیجر، مذہب، زبان ، پرسل لا اور نکراری ملاز متوں کے تحفظ کے مطالبات شامل تھے۔

مسلمانوں کی قومی زندگی میں وقاً فو قاً جو بڑی بڑی سیاسی تحریکیں انجری ہیں۔ان میں کا نیور کی مسجد کی بے حرمتی کے خلاف احتجاجی تحریک ، تحریک خلافت ، تحریک کشمیر، مسجد شہید گئج کی بازیابی کی تحریک اور تحریک یا کتان خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ان میں تحریک کشمیر (۱۹۳۱ء) اور مسجد شہید گئج کی بازیابی کی بازیابی کی تحریک اور میں اور باقی اور ان میں کی بازیابی کی تحریک (۱۹۳۵ء) زیادہ تر پنجاب تک محدود تھیں، سیاسی تحریکوں کو چلانے اور ان میں جوث وخروش پیدا کرنے میں اخبار اور رسائل اہم کر دار ادا کرتے ہیں، لیکن اس ضمن میں مسلمانوں کو بہت کم سہولتیں میسر تھیں، نشر واشاعت کے اداروں پر مدت سے ہندو قابض چلے آتے تھے، ان کے ہاں کے اداروں پر مدت سے ہندو قابض چلے آتے تھے، ان کے ہاں اخباروں اور رسالوں کی فراوانی تھی، ان میں سے گئ ایک انگریز کی زبان میں اور باقی مقامی اور ہندوؤں کے نظر کی ترجمانی کیا کرتے تھے۔مسلمان بھی مجبوراً اٹھی کو پڑھتے اور ان کے افکار و پر ہندوؤں کے نظر کو جوان اکثر اپنے قومی نظاء نظر سے نا آشنا ہوا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندوا خاروں کے در لیے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکمران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکم ان بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھے۔ برطانو کی حکم ان بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' سے واقفیت حاصل کیا کرتے تھی کیا گران بھی ہندواخیاروں کے ذریعے ''درائے عامہ'' عامہ کیا کرتے تھی کیا کرتے تھی کیا کیا کرتے تھی اسے در سیاتھ کیا کرتے تھی کیا کرتے تھی کیا کرتے تھی کرتے کرتے تھی کرتے تھی کرتے تھی کرتے تھی کرتے تھی کرتے تو تھی کرتے تھی کرتے تھی کرتے تھی کرتے

کرتے تھے۔اس کےخلاف مسلم بریس نہ ہونے کے برابرتھا۔ آزادی سے پہلے سارے برصغیر میں مسلمانوں کے روزانہ انگریزی اخباروں کی تعداد کبھی دویا تین سے آ گےنہیں بڑھی۔ان کی اشاعت اور ذرائع محدود تھے۔اسی نسبت سے ان کا دائرہ اثر بھی محدود ہوا کرتا تھا، اعلیٰ پائے کے اردوا خیاروں کا وقاران کےمطالعہ کرنے والوں کی نظر میں کتنا ہی بلند کیوں نہ ہو۔اس حلقے سے باہر وہ کوئی خاص مقام نه رکھتے تھے۔اس صورت حال کا نتیجہ یہ تھا کہ مسلمان اپنے اخباروں کے ذریعے ، نہ تو اپنا نقطہُ نظر برطانوی حکمرانوں تک پہنچا سکتے تھےاور نہ ہی ہیرونی دنیا تک ۔ ہندواخباروں میں بیہ عادت راسخ ہو چکی تھی کہ وہ مسلمان راہنماؤں کے بیانات کومسنح کر کے شائع کرتے تھے، اس سے یہ ظاہر کرنا مقصود ہوتا تھا کہ بیان دینے والوں کے سیاسی شعور کا خانہ خالی ہے۔ اقبال کوبھی اکثریہی شکایت رہی کہ ہندواخیارات ان کے بیانوں کی ایسی تح بیف کرتے تھے جن سے بڑھنے والوں کی غلط فہمیاں اور برگمانیاں پہلے کی نسبت بہت بڑھ جاتی تھیں، جہاں مسلمانوں کا مفاد برطانوی مفاد سے نہ ٹکرا تا ہو۔ كلكته، لا موراورالله آباد كے اینگلوانڈین اخبارات کسی حد تک مسلمانوں کے نقط ُ نظر کی اشاعت کوروا رکھتے تھے ورنہ انھوں نے اوّل وآخر برطانوی حکومت کی ترجمانی کا فرض اینے ذمے لگا رکھا تھا۔ •۱۹۴۰ء میں جب اے-کے فضل الحق نے کانگریسی حکومتوں کے خلاف اپنا حیارج شیٹ اخباروں کو بھیجا تو پیصرف انگلوانڈین اخباروں میں ہی جگہ یاسکا۔ ہندواخباروں نے بیرونی دنیا میں نہایت کامیابی کے ساتھ یہ تاثر پیدا کیا ہوا تھا کہ ہندوستان کی آ زادی کے راستے میں مسلمان سب سے بڑی رکاوٹ ہے ہوئے ہیں۔ جب اقبال دوسری گول میز کانفرنس میں شریک ہونے کے لیے انگلتان جارہے تھے تو راستے میں جنمصری زعما سے ملےانھوں نے اشار تأان بد کمانیوں کا ذکر کیا۔

اقبال، شاعر کو'' دیدہ بینا ہے قوم'' کہتے تھے۔لیکن اپنی عمر کا زیادہ حصہ وہ سیاست کے میدان سے کنارہ کش رہے۔ ۱۹۲۲ء میں وہ عملی سیاست میں داخل ہوئے اور اپنی وفات کے وقت تک سیاس سرگرمیوں میں حصہ لیتے رہے۔ اس لحاظ سے ان کی سیاست کی عمر بارہ سال سے بھی کم بنتی ہے۔
لیکن عجیب تربات یہ ہے کہ ۱۹۳۰ء میں مسلم لیگ کا صدر ہونے کی حیثیت سے بھی اقبال نے کہیں کہا کہ'' میں کسی پارٹی کا رکن نہیں ہوں اور کسی لیڈر کے پیچے نہیں چاتا''۔ جس محور کے گردان کی سیاست گھوتی تھی اس کا ذکر یوں کیا: میں اسلام کی روح کو بھی اسلام ہی ہے۔ ان کی سیاست کا قبائی میں شار کرتا ہوں، برصغیر کے مسلم معاشرے کا بنیادی پھر اسلام ہی ہے۔ ان کی سیاست کا قبائی میں شار کرتا ہوں، برصغیر کے مسلم معاشرے کا بنیادی پھر اسلام ہی ہے۔ ان کی سیاست کا

مقصدان کے اپنے الفاظ میں یہ تھا کہ مسلمان اپنی موجودہ پستی کی حالت سے نکل کر بلندی پر پہنچ جائیں اوران میں جواختلافات رونما ہوگئے ہیں وہ دور ہوجائیں۔۱۹۲۲ء میں انھوں نے اپنی انتخابی تقریروں میں صرف اسی نکتے پرزور دیا کہ قوم کے نمایندوں کا فرض ہے کہ ہمیشہ قومی مصالح کو مقدم رکھیں۔اگر کسی موقع پران کا ذاتی مفاد، اجتماعی مفاد سے متصادم ہوتو وہ قومی بہودکوتر جے دیتے ہوئے، اپنے فائدےکونظرانداز کردیں۔

برصغیری اسلامی سیاست میں بھی بھی تو گرمی پیدا ہوئی اور قوم نے چند نہایت جان دارتح یکیں چلائیں۔لیکن بحیثیت مجموعی، قومی سطح پر، مسلمانوں کی سیاست ایک مسلسل عمل نہیں تھا۔ چند گئے چئے افراد قومی ہمدردی کے جذبے سے یا ذاتی وجوہات کی بنا پر سیاست کے اُتار چڑھاؤ پر نظر رکھتے اور قومی یا ملکی اہمیت کے واقعات پر اپنی تنظیموں یا اپنے اخباری بیانوں کے ذریعے خیالات کا اظہار کیا گری یا ملکی اہمیت کے واقعات پر اپنی تنظیموں یا اپنے اخباری بیانوں کے ذریعے خیالات کا اظہار کیا مسلم لیگ کے سیرٹری چنے گئے۔ کونسل میں اپنی تین سالہ رکنیت کی میعاد ختم ہونے کے بعد وہ دوبارہ مسلم لیگ کے سیرٹری چنے گئے۔ کونسل میں اپنی تین سالہ رکنیت کی میعاد ختم ہونے کے بعد وہ دوبارہ انتخابی میدان میں نہ آئے۔لین اس عرصے کے بعد بھی وہ مسائل حاضرہ پر اخباری بیان شائع کیا استاست ہوا کرتے تھے۔ پچھ بیان تو انھوں نے دستخط بھی موجود ہیں، بیرا ہنمازیادہ ترخناط قسم کے اہل سیاست ہوا کرتے تھے جوا پے علم اور وسعت نظر میں اقبال کی گرد کو بھی نہ تینچتے تھے۔ یہ بھی یادر ہے کہ اقبال طولانی بیانوں سے پر ہیز کرتے تھے۔اختصار اور جامعیت ان کی تخریر کے دونمایاں پہلو تھے۔

اقبال کے چھے ہوئے جو بیان ہم تک پہنچے ہیں ان میں مندرجہ ذیل مسائل پران کی آراسے ان کے سیاسی اصولوں کا پہتہ لگانا مشکل نہیں۔ جداگانہ اور مخلوط انتخاب کا مسئلہ، پنجاب اور بنگال کی عجالس قانون میں مسلم اکثریت کا سوال، سرکاری ملازمتوں میں ملی مفاد کا تحفظ، پہلی گول میز کا نفرنس میں مسلمان مندوبین کا قومی مؤقف سے تھلم کھلا انحراف، برطانوی وزیر اعظم کا فرقہ وارانہ فیصلہ (جو میں مسلمان مندوبین کا قومی مؤقف سے تھلم کھلا انحراف، برطانوی وزیر اعظم کا فرقہ وارانہ فیصلہ (جو عام طور پر کمونل ایوارڈ کہلاتا ہے) اور اس کے خدو خال، انڈیا بل، ہندوسلم فسادات کا نہ تم ہونے والا سلسلہ، مسئلہ شمیر، مسئلہ فلسطین اور قادیا نی مسئلہ۔ اقبال اپنے معانی کوالفاظ کے پر دے میں نہ چھپاتے بلکہ صاف گوئی سے کام لیتے تھے۔ انھوں نے مغل پورہ انجیس نگ کا نے (جواب یونی ورسٹی کے درجے بک بہنچ چکا ہے) کے برنیل وئیکر کی اسلام دشمنی کے خلاف مسلمان طالب علموں کی جاری کی ہوئی تک پہنچ چکا ہے) کے برنیل وئیکر کی اسلام دشمنی کے خلاف مسلمان طالب علموں کی جاری کی ہوئی

۸۷

تح یک کی سر پرستی بھی کی۔ان کے اخباری بیانوں کے اہم کلتے درج ذیل ہیں:

وہ سجھتے تھے کہ قوم مخلوط طرز انتخاب کو بہت آ زما چکی ہے۔ تج بے کی روثنی میں معلوم ہوا ہے کہ مسلمانان ہند کامستقبل جدا گانہ انتخاب سے وابستہ ہے، اگرمسلمان اپنی قومی خصوصات باقی رکھنا جایتے ہیں تو اس طرز انتخاب سے مفرنہیں ، اس منطق سے کہ حداگا نہ انتخاب سے مختلف قوموں کے درمیان منافرت بڑھتی ہے، اقبال متفق نہ تھے۔ ان کا خیال تھا کہ جدا گانہ انتخاب کے ہوتے ہوئے بھی ہندی اقوام میں یک جہتی پیدا ہوسکتی ہے، بیا کثریت کا اپنا فرض ہے کہ وہ اقلیت کا اعتماد حاصل کرے۔ چونکہ مسلمان جدا گانہ انتخاب کوترک کرنے کے لیے تیارنہیں، اس لیے مخلوط اور جدا گانہ امتخاب کی بحث کو بار بارا ٹھانالا حاصل ہے۔اگر ہندواس نکتے پر مفاہمت کے خواہاں ہیں تو کسی قتم کی مثبت تجویزان کی طرف سے پیش ہونی جا ہے نہ کہ مسلمانوں کی طرف سے۔انتخابات کا سوال بار بار اس لیے اُٹھایا جا تا تھا کہ ہندوؤں نے جدا گانہ انتخاب کے خلاف عالمی سطح پریروپیگنڈے کی مہم جاری کرر کھی تھی اورا بنے مؤقف کے حق میں بہت سے برطانوی اہل سیاست کی ہمدر دی حاصل کر لی تھی۔ اس سے مسلمان را ہنماؤں کو بڑی تشویش تھی۔ چنانچہ مجبور ہوکرانھوں نے متعدد باراس امر کا جائزہ لیا کہ مخلوط انتخاب کوئس شکل میں رائج کیا جائے کہ بہمسلمانوں کے لیے قابل قبول بن سکے۔ یعنی پنجاب اور بنگال میںمسلمانوں کی اکثریت قائم رہے۔ گفت وشنید کی کہانی بڑی کمبی ہے اور اس کو د ہرانا بے ضرورت ہے مسلمانوں کا ایک طبقہ اس معاملے میں ہندوؤں کا ہم نوا تھا اور مخلوط انتخاب کی حمایت کرتا تھا۔ ۱۹۳۱ء میں نواب بھویال نے دونوں فریقوں کے درمیان مصالحت کرانے کی کوشش کی۔اس کانفرنس میں اقبال سمیت بعض زعمااس بات بررضا مند تھے کہ جب بالغ رائے دہی کا اصول نافذ ہوتو جدا گانہ انتخاب کوترک دینے کا کوئی مضا نقہ نہیں، واضح رہے کہ اس وقت رائے دہی کاحق صرف اُن شہر یوں کو حاصل تھا جوابک خاص مالیت کی جائیدا در کھتے ہوں ۔اس طرح برصغیر میں صرف تین فی صد آبادی کو ووٹ ملا ہوا تھا اور ان میں مسلمانوں کی تعداد اپنی آبادی کے لحاظ سے بھی ہندوؤں کے مقابلے میں بہت کم تھی۔ پنجاب میں سکھوں کے مبالغہ آمیز دعاوی نے صوبائی سیاست کو بہت پیچیدہ بنا دیا تھا۔ سکھا بنے لیےا بنی آبادی سے تین گنا نمایندگی جائے تھے اور ہندوؤں کے ہر حائز اورناجائز مطالبے کی حمایت پر کمربستہ رہتے تھے۔

پہلی گول میز کانفرنس کے دوران بعض مسلمان مندوبین نے (جوہر قیت پر برطانوی حکومت

کی خوشنودی کے طلب گار سے ) جداگا نہ انتخاب سے دست برداری کی تجویز سر محمد شخیع کی معرفت پیش کی خوسندہ تو می مؤقف کے خلاف تھی۔

می تھی۔ یہ پیش ش جداگا نہ انتخاب کو ہر قیمت پر بحال رکھنے کے طے شدہ تو می مؤقف کے خلاف تھی۔

ان مندو بین کی ایک اور زیادتی یہ تھی کہ انھوں نے بنگال اور پنجاب کی صوبائی مجالس قانون ساز میں مسلم اکثریت کی ضانت حاصل کرنے کے بغیر مخلوط انتخاب کا اصول خفیہ طور پر شلیم کر لیا تھا۔ یہ روبیہ قوی مفاد سے کھی ہوئی غداری تھی، اقبال اس پر بہت برہم ہوئے۔ انھوں نے لندن میں مقیم مندو بین کواس مضمون کے تاریجیجے کہ اگر تم قوم کے مفاد کی حفاظت کرنے سے قاصر ہوتو کا نفرنس کو چھوڑ کراپنے ملک کی راہ لو۔ اقبال اس بات کے بھی خلاف سے کہ جن صوبوں میں مسلمان اقلیت میں ہیں وہاں ان کو صوبائی مجالس قانون ساز میں چند شسیس زیادہ دلوا کر بنگال اور پنجاب میں قوم کے اکثر پی حقوق کو ملیا میٹ کردیا جائے۔ ( لکھنؤ پیٹ میں مسلمانوں کے ساتھ یہی ہا کہ مسلمان کسی ایسے دستور کو تسلیم نہیں کریں گے جوم کر زاور دوسر صوبوں کو تو ایک مستقل ہندو اکثر بیت کے جوم کر زاور دوسر صوبوں کو تو ایک مستقل ہندو اگر بنجاب اور بنگال کی مسلم اکثریت کے مضافانہ تحفظات سے محروم کردے۔ یہ بیاب اور بنگال میں مسلمانوں کی نا شوت کی خالفت ترک کرے کسی حد تک اپنی نیک نیتی کا شوت فراہم کر سے ہیں، دوصوبوں میں مسلمانوں کی اکثریت یقنی ہوجانے سے مسلمانوں کو آل انڈیا اقلیت کی حد تیں اپنی مستقل شخصیت کے اظہار کا موقع طبے گا۔

گاندهی نے کمونل ایوارڈ کی مخالفت اس بنیاد پر کی تھی کہ اچھوتوں کو برطانوی حکومت سے جداگانہ انتخاب کا حق ملنے پر ہندوقوم کا شیرازہ بکھر جائے گا۔ اقبال کے نزدیک گاندهی کے بیالفاظ مسلمانوں کی آئکھیں کھول دینے کے لیے کافی تھے۔ گاندهی کو (جو ملک کی تمام اقلیتوں کو متحدہ ہندی قومیت میں جذب ہوجانے کی دعوت دیا کرتے تھے) خدشہ تھا کہ اگر اچھوت جداگانہ انتخاب کا حق استعال کریں گے تو ہندوقوم فنا ہوجائے گی۔ اس استدلال کا صاف یہی مطلب ہے کہ جو اقلیتیں مخلوط انتخاب اختیار کریں گی وہ صفحہ ہستی سے مٹ جائیں گی۔

ا قبال نے ۲ جولائی ۱۹۳۴ء کوشائع ہونے والی حکومت ہند کی قرار داد کا خیر مقدم کیا۔اس قرار داد کا پس منظریہ ہے: حکومت ہند کے دفتر وں میں مسلمان کارکنوں کی تعداد بہت کم ہوا کرتی تھی۔ مرکزی حکومت کی دوسری ملازمتوں کا معاملہ بھی یہی تھا۔ ۱۹۲۵ء میں حکومت ہندنے اس مسکلے کی

طرف توجہ کی ۔ لیکن حکومت کے تجویز کردہ اقد امات سے کوئی نتیجہ نہ نکلا۔ ملازمتوں میں مسلمان عضر کی کمی جوں کی توں رہی۔ اس لیے ۱۹۳۴ء میں مرکزی حکومت کی براہ راست پر کی جانے والی اسامیوں میں مسلمانوں کے لیے ۲۵ فی صدحصہ محفوظ کرنے کا اعلان کیا گیا۔ اقبال نے ایک اخباری بیان میں میکہا کہ اس اقد ام سے مکمل طور پر مسلمانوں کی حق رسی نہیں ہوتی ۔ لیکن اگر حکومت کے ممال نے نیک نیتی سے اس پر عمل کیا تو اس نئی قرار داد کا مقصد کسی حد تک پورا ہوجائے گا۔ ایک دوسرے بیان میں انھوں نے اُمید ظاہر کی کہ حکومت کے اس فیصلے سے ملازمتوں کے متعلق فرقہ وارانہ جھڑے مٹ جائیں گے۔ انھوں نے اس قرار داد کومؤثر بنانے کے لیے چند تجویزیں بھی پیش کیں۔

انڈیابل پر (جو قانون کی شکل اختیار کرنے کے بعد ۱۹۳۵ء کے ایکٹ کے نام سے مشہور ہوا)
اقبال نے دو بیان شائع کیے۔ ان میں سب سے اہم نکتہ یہ تھا کہ صوبائی گورنروں اور گورنر جزل کو اقلیتوں کے مفاد کی حفاظت کے نام پر جوخصوصی اختیارات دیے گئے ہیں وہ اقلیتوں کے حفظ کے لیے ناکافی ہیں۔ یہ بات ان کے فہم سے بالاتھی کہ • ۸ ملین مسلمانان ہند کے حقوق کے تحفظ کا بارگراں صرف چند کندھوں پر ہی کیوں ڈال دیا گیا ہے، چنانچہ بعد میں اقبال کے خدشات درست ثابت ہوئے۔ اقلیتوں اور دستور بنانے والوں نے صوبائی گورنروں سے جوتو قعات وابستہ کررکھی تھیں وہ فقش برآب ثابت ہوئیں، ہندوصو بوں میں کا نگریس کی اکثریتی حکومتوں کے دباؤ کے ماتحت بے بس ہوکر گورنرا پنے خصوصی اختیارات سے دست کش ہوگئے اور انھوں نے اقلیتوں کو اکثریت کے رقم و کرم پر گورنر دیا، دستور کی اس شق کے غیر موثر ہونے کی وجہ سے تحریک یا کتان کو بہت تقویت پنچی۔

جموں و تشمیر کی ڈوگرہ حکومت کے انسانیت سوز مظالم کی داستان بہت کمبی ہے، اس خطے کے حکمران متعصب ہندو تھے، بلکہ یہ کہنا درست ہوگا کہ ان کے تعصب کی کوئی انتہا نہ تھی۔ ڈوگرہ خاندان کے دوسرے راجہ رنبیر سکھ کے متعلق بیان کیا گیا ہے کہ وہ ہر وقت اپنی دائیں ہاتھ کی انگیوں کو ایک ایسے دھا گے میں لپیٹ کررکھتا تھا جس کا دوسرا سرا ایک گائے کی دم سے بندھا ہوا ہوتا تھا۔ اس کے جانشین پرتاب سکھ نے تھم دے رکھا تھا کہ شم سویرے کوئی مسلمان اس کے سامنے نہ آئے کیونکہ اس کے لیے کسی مسلمان کی شکل دیکھنا سارے دن کے لیے بری فال ثابت ہوگا۔ ریاست کے قوانین کے مطابق ذبیحہ گاؤ کی سزاسات سال قید بامشقت تھی۔ حکومت کے مظالم کی تاب نہ لاتے ہوئے تشمیری عوام ۱۹۳۱ء میں حکومت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے، اس گناہ کی یا داش میں سرکاری عمال نے نہتے

اور بے وسیلہ کشمیر یوں کو دل کھول کر انتقام کا نشانہ بنایا۔ ان انسانیت سوز کارروائیوں کا چرچا دور دور تک اسلامی ہند میں تھیل گیا، اپنے ایک اخباری بیان میں اقبال نے کہا کہ شمیری قومیت اسلامی ہند کے جسد کا بہترین حصہ ہے اور اس کا جزو لا نیفک ۔ شمیر یوں کی نقد برکواپی نقد برخواپی نقد برخواپی ملت کو بناوی اور بربادی کے حوالے کردینا ہے، ڈوگرہ حکومت نے صرف جائز مطالبات کو بغاوت کا نام دے کر اہل کشمیر برظلم کرنے کی کھلی چھٹی حاصل کر لی ہے، اہل کشمیر سے نارواسلوک کرنا، ان کی جائز اور دیرینہ شکایات سے بے اعتبائی برتنا اور ان کے سیاسی حقوق کوتسلیم نہ کرنا، مسلمانانِ ہند کے حقوق سلوک کرنے کے مترادف ہے۔ مسلمانانِ ہند کی شکایات سے بے اعتبائی اور مسلمانانِ ہند کے حقوق کوتسلیم کرنے سے انکار ہے۔ ہندوا خبار مسلمانوں کی شکایت سے بے اعتبائی اور مسلمانانِ ہند کے حقوق کوتسلیم کرنے سے انکار ہے۔ ہندوا خبار مسلمانوں کی شکایت سے باعتبائی اور مسلمانانِ ہند کے مقوق کوتسلیم کرنے ہیں۔ اقبال نے نہایت درشت الفاظ میں اس الزام کی تر دیدگی۔ مرتوں سے مسلکہ شمیر کی بنیادی حقیقت تو ایک بی رہی ہے۔ اگر چہ بظاہر اس کی شکل وصورت بدلتے ہوئے حالات کے مطابق بنیادی حقیقت تو ایک بی رہی ہے۔ اگر چہ بظاہر اس کی شکل وصورت بدلتے ہوئے حالات کے مطابق تبدیل ہوتی رہی ہے۔ وہاں کی مفلوک الحال مسلمان اکثریت ۱۸۹۵ء سے ہندوا قلیت کے نیچ پس

بیدور برصغیری تاریخ میں ہولناک ہندو مسلم فسادات کا دورتھا، پہلافساد ملتان میں ہوا۔ پھرکوہاٹ،
لاہور، ہنارس، آگرہ اور مرزا پوربھی اس کی لیسٹ میں آگئے۔ سب سے دردناک فساد کا نیور میں ۱۹۳۱ء
میں ہوا۔ بقول اقبال اس میں 'نفرز' سے بھی زیادہ دل ہلا دینے والے واقعات ظاہر ہوئے، کئی مقامات
پرمسلمانوں پرتیل چھڑک کران کوزندہ جلادیا گیا، سسکتے ہوئے مسلمان مردوں، عورتوں اور بچوں کومزید
اذیت دے کر ہلاک کیا گیا، مسلمانوں کے ہزار ہا مکانات جلا دیے گئے۔ تمیں مساجد کو بالکل تباہ کردیا
گیا، مسلمانوں کو اس ہنگامے میں شدید اور نا قابل تلافی نقصان پہنچا۔ کانپور کے فساد میں کم وہیش اس درندگی کا مظاہرہ تھا جو ہندوؤں اور سکھوں کے سکے جھوں سے ۱۹۲2ء میں مشرقی پنجاب کے علاقے میں ظہور میں آئی۔ فسادوں کا بینہ ختم ہونے والاسلسلم آزادی تک جاری رہا، اور آج تک بھی ہندوستان میں وقفوں سے بھڑک اٹھتا ہے، ۱۹۲2ء میں اقبال نے اس خواہش کا اظہار کیا تھا کہ انتظامیہ میں معقول اگریزی عضرکی موجودگی میں فسادوں میں ماخوذ ہونے والے ہندوؤں اور مسلمانوں کو بلاوجہ انتظام کا اگریزی عضرکی موجودگی میں فسادوں میں ماخوذ ہونے والے ہندوؤں اور مسلمانوں کو بلاوجہ انتظام کا نشانہیں بنا پڑے گا۔ ہندواخباروں نے اس بیان کوسنح کرکے چھایا اور اس پرشد بیرگرفت کی۔

اقبال نے فلسطین کے مسکے پر بھی متعدد بیان جاری کیے، اسلامی ہند کا مؤقف یہ تھا کہ اعلان کو بالفور واپس لے لیا جائے اور فلسطین میں یہودیوں کا داخلہ بند کر دیا جائے۔ (برطانیہ کی حکومت اپنی طے شدہ پالیسی پر کاربندرہی۔ یہاں تک کہ انتذاب کے خاتمے پر یہودیوں کی اپنی ریاست وہاں وجود میں آگئی) اقبال نے اپنے بیانوں میں مسلمانوں کے مؤقف کی ترجمانی کی اور ۱۹۳۱ء میں انگلتان سے واپسی پر بیت المقدس کی زیارت سے بھی مشرف ہوئے۔

دوسری گول میز کانفرنس میں خود اقبال شریک ہوئے۔ ان کا بہت سا وقت اہل علم اور اپنے مداحوں سے ملاقاتوں میں گزرا۔ کانفرنس کے کام میں ان کی دلچیں کم کم تھی، گاندھی کی موجودگی نے حالات کو بہت پیچیدہ بنا دیا تھا۔ فرقہ وارانہ فیصلے کی توقع موہوم ثابت ہوئی، سرمحشفیج اور محمعلی جناح کانفرنس کی ناکامی کا الزام اپنی گردن پر نہ لینا چاہتے تھے۔ اس لیے انھوں نے فیڈرل کمیٹی کو بتا دیا کہ مرکزی حکومت کی تشکیل کے متعلق بحث جاری رہے۔ لیکن مسلمان کسی ایسے دستور کو قبول نہیں کریں گے جوان کے مطالبات پورے نہ کرتا ہو، مسلمان مندو بین شروع سے اس بات پر اصرار کرتے تھے کہ مرکز میں ذمہ دارانہ حکومت کا سوال اس وقت ہی اٹھایا جاسکتا جب صوبائی سطح پر ہندوؤں اور مسلمانوں کے باہمی اختلا فات طے ہوجا ئیں، اقبال کی نظروں میں سرمحمدشفیج اور مسٹر جناح نے اس مسلمانوں کے باہمی اختلا فات طے ہوجا ئیں، اقبال کی نظروں میں سرمحمدشفیج اور مسٹر جناح نے اس مسلمانوں کے لیے روانہ ہوگئے۔

#### خطبهاليرآباد

خطبہ اللہ آباد کا زیادہ حصہ اُن دنوں کے تازہ اور ماضی قریب کے واقعات کی روشی میں لکھا گیا تھا۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے نہرور پورٹ کو مرتب کرنے والوں نے، مسلمانوں کے آئین تھا۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے نہرور پورٹ کو مرتب کرنے والوں نے، مسلمانوں کے آئین 'خفظات' کے متحدہ مطالبے کو یک سر بالائے طاق رکھ دیا تھا۔ سائمن رپورٹ کے مصنفوں نے ایک ایسے بیج در تیج آئین کی سفارش کی تھی جس میں برصغیر کے دفاع کی اہمیت اور فرقہ وارانہ اختلافات کی آئر میں اگریزی اقتدار کو جوں کا توں رکھنا مقصود تھا۔ آٹھی دنوں انگلتان میں گول میز کانفرنس کا اجلاس بھی جاری تھا۔ یہاں برطانوی لیبر حکومت کے ارکان نے مسلمانوں کی طرف سردمہری کا بیہ رویہ اختیار کررکھا تھا اور وزیر اعظم نے یہاں تک کہ دیا تھا کہ جداگانہ انتخاب کا مسلسل قیام برطانوی جمہوری تصورات سے متصادم ہے اور ہم یارلیمنٹ کے روبرواس کو برقر اررکھنے کی سفارش نہیں کریں

گے۔اندریں حالات مسلمان نہایت مایوں کن صورت سے دوچار تھے۔وقت کا سب سے اہم مسئلہ یہی تھا کہ بننے والے دستور میں ایسے تحفظات کی شمولیت پر زور دیا جائے جن سے مسلمان ایک ملک گیر اقلیت ہوئے والیت ہونے کی حیثیت سے مؤثر طور پر اپنا کر دار ادا کر سکیں، چنا نچہ اسی مسئلے کو سامنے رکھتے ہوئے اقبال نے حالات حاضرہ کا تجزید کیا۔زیرک ہندولیڈر اپنے مسلم کش عزائم پر حسن بیان کا پر دہ ڈالنے کے فن میں طاق تھے۔ اقبال نے ان عزائم کو بے نقاب کیا۔

ا قال نے مجوزہ فیڈریشن کے ڈھانچ کومسلمانوں کے لیےضررساں قرار دیا۔اس کی کیا وجہ تقى؟ يبليه بهل فيڈریشن کا مطالبہ اسلامی ہند کا مطالبہ تھا۔اس کا مقصد پیتھا کہ صوبوں کواییخے اندرونی معاملات میں زیادہ سے زیادہ خود مختاری حاصل ہوتا کہ مسلمان اکثریت کے صوبے، مرکزی حکومت کی مداخلت کے بغیر قوم کی اقتصادی تعلیمی اور معاشرتی اصلاح کی طرف توجہ دے سکیں۔ ہندوؤں پر فیڈریشن کا مطالبہ ہمیشہ نا گوارگزرتا تھا۔ کیونکہ اس کے حصول کی صورت میں ان کو پورے ملک پر تسلط حاصل نہیں ہوسکتا تھا۔ وہ صرف ایک وحدانی آل انڈیا حکومت کے طلب گار تھے جس میں مرکزی حکومت کوایک فیصلہ کن حیثت حاصل ہواوراقلیتوں کے لیےا بسے حالات پیدا کردیے جائیں کہ وہ ا نے آپ کواکثریت کے رخم وکرم برچیوڑ دیں۔ پہلی گول میز کانفرنس (۱۹۳۰ء) کے موقع پر برطانوی سیاست کے مدار یوں نے اپنی بٹاری میں سے فیڈریشن کا خرگوش نکال کرچھوڑ دیا۔اس فیڈریشن میں کم از کم ایک تہائی حصہ برطانوی حکومت کے جہیتے والیان ریاست کے لیے مخصوص کرنے کی تجویز زىرغورآ ئى ـ اس امىر كبير طبقے كى غالب اكثريت ہندوؤں يرمشتمل تھى ـ فيڈريشن ميں ان كى شموليت کے باعث ہندوؤں کو پہلے کی نسبت بہت زیادہ فائدہ ہوتا تھا۔اس قتم کی فیڈرل سکیم کے لیے کوئی عملی یا نظری جوازموجود نہ تھا۔ جونکہ اس سے ہندووں کے مفاد کوتقویت پہنچی تھی ،انھوں نے فیڈریشن کی مخالفت ترک کردی ، انگریزوں کا اقتدار بھی راجواڑوں کی مدد سے نظر بدیسے محفوظ کیا جاسکتا تھا۔اس لیے ہندوؤں اورانگریزوں میں اس نکتے پر خاموش مفاہمت ہوگئی۔مسلمانوں کے واسطے پیعجیب و غریب صورت پیدا ہوئی کہان کے بار بارد ہرائے ہوئے مطالے کوالی صورت میں منظور کیا گیا جس ہے اُن کےمؤقف اور تو قعات کی مکمل طور برنفی ہوتی تھی۔اقبال نے ان تمام امور کونہایت وضاحت کے ساتھ بیان کیااور کہا کہ مسلمان اس جعلی فیڈریشن سے تبار کیے ہوئے تھانسی کے بھندے کواپنے گلے میں ڈالنے سے پر ہیز کریں۔

ہرفیڈریشن کے اندرصوبوں اور مرکز کے درمیان اختبارات کی تقسیم کا مسکہ بہت سے اختلافات اورمباحثوں سے گزر کر طے پایا کرتا ہے، بہصورت ہروفاتی نظام کی تشکیل سے پہلے پیدا ہوتی ہے اور بالآخر'' کچھ دواور کچھاؤ' کے اصول کو مدنظر رکھتے ہوئے مفاہمت کی راہیں ہموار ہوتی ہیں۔ عام طور یر فرائض واختیارات کی تقسیم اس طرح پر ہوتی ہے کہ مرکزی پاصوبائی ،کسی ایک حکومت کے دائرہ کارکو متعین کردیا جاتا ہے اور باقی ماندہ اختیارات (جن کو''اختیارات مابقیٰ'' کہا جاتا ہے ) دوسرے فریق کوسونپ دیے جاتے ہیں۔ آئین سازوں کی نظر میں بلکہ قانونی طوریر، اختیارات مابقی حاصل کرنے والا فریق ہی زیادہ اہم ہوتا ہے۔مسلمانوں کے اس برانے مطالبے کو کہ اختیارات مابقی صوبوں کے سپر د کیے جائیں اقبال نے دہرایا اور کہا کہ اگریہی اختیارات مرکز کو حاصل ہوجائیں تو صوبوں کواپنا مستقبل متعین کرنے میں چند در چند دشواریوں کا سامنا کرنا پڑے گا۔ آج کل حالات بہت مختلف ہو چکے ہیں لیکن اُس زمانے میں علم سیاست کے مغربی ماہروں کا اس امریرا تفاق تھا کہ فیڈریشن کی ا کا ئیاں ( یعنی صوبے ) ہی اختیارات مابقیٰ کی حق دار ہیں۔اگراییا نہ ہوتو فیڈرل نظام ناقص ہوگا۔ مسلم اکثریت کے سبب سے اہم صوبے پنجاب اور بنگال تھے۔ان میں مسلمانوں کوخفیف سی عددی اکثریت حاصل تھی، کیکن اس کے باوجودیہاں کے غیرمسلموں کی اقتصادی حالت اتنی مشحکم تھی كەمسلمانوں كوان دواسلامى صوبوں ميں بھى كوئى حقيقى اثر ورسوخ حاصل نەتھا لېكھنۇ پېك كى تسليم شدە شرائط کے ماتحت اور ۱۹۱۹ء کے آئین کی رو سے ان میں مسلمانوں کی اکثریت کواقلیت میں تبدیل کردیا گیا تھا۔اس کا مطلب یہ نکلا کے مسلمان خواہ کسی صوبے میں اقلیت میں ہوں یا اکثریت میں، اُن کو ہرجگہ اقلیت بن کر ہی رہنا پڑے گا۔ بہصورت آ کے چل کر بہت خطرناک ثابت ہوسکتی تھی۔ اقبال نے خطبۂ الٰہ آباد میں اس کا بہ حل پیش کیا کہ پنجاب سے اس کے غالب ہندوا کثریت والے اضلاع کو علیحدہ کر کےصوبے کی سرحدوں کواز سرنومتعین کیا جائے تا کہ پنجاب مسلم اکثریت کا صوبہ بن جائے۔ اس سے صوبے میں بسنے والی بڑی بڑی بڑی قوموں کی روزمرہ کش مکش دور ہوجائے گی اورمخلوط اور جدا گانہ ا بتخاب کا مسکہ بھی خود بخو دختم ہوجائے گا۔ مراد پیتھی کہ بس تبدیلی سے مسلمانوں کو جدا گانہ انتخاب ترک کردینے برکوئی اعتراض نہ ہوگا۔اس کے ساتھ ہی انھوں نے یہ تجویز بھی پیش کی کہ سندھ کو جمبئی سے علیحدہ کر کے بلوچشان میں ضم کر دیا جائے۔

مندرجہ بالا تجاویز اقبال نے اُس آئین سیم کے متعلق پیش کیں جن کی تیاری ۱۹۲۷ء میں

سائمن کمیشن کے تقرر سے شروع ہوئی اور بہت دشوار مرحلوں سے گزر کر ۱۹۳۵ء میں مکمل ہوئی (جیسا کہ ان صفحات میں پہلے بیان کیا جاچکا ہے بہی آئین ۱۹۳۵ء میں نافذ ہوا اور اس کے ماتحت مسلمانوں کے پرانے خدشوں کے مطابق آکثریت کی مکمل بالادتی والی جمہوریت قائم ہوئی) لیکن میہ سب عارضی اور قتی مباحث تھے اور اقبال نے ان کے عارضی اور قتی جواب دیے۔ چنانچہ اس خطبے میں انھوں نے اس قتم کی باتیں بھی کہ ڈالیں:

(الف) اگر اسلامی صوبوں کا ایک بلاک ملک کے شال مغربی خطے میں قائم ہوجائے تو مسلمان تمام بیرونی حملہ آ وروں کے خلاف ہندوستان کے دفاع کا فرض انجام دیں گے، اس انتظام سے ہندوستان کی اندرونی حالت میں استحکام پیدا ہوگا۔ اور ہندوؤں کا بیخدشہ دور ہوجائے گا کہ ہندوستانی مسلمانوں کی ہمدردیاں اسلامی ممالک کے ساتھ وابستہ ہیں۔ ملک کا ہرصوبہ اپنی فوج رکھنے کا مجاز ہوگا۔کل ملک کے دفاع کے لیے تمام قوموں میں سے بھرتی کی ہوئی ایک مشتر کہ فوج ہوگی جو اینے فرائض ناطرف داری سے انجام دے گی۔

(ب) مجھے ہندومسلم مسئلے کے حل کی طرف ابھی تک مایوی نہیں ہوئی۔

(ج) ہندوستان پر مسلمان کے بہت سے حقوق ہیں اور ہم مسلمانوں کا مرنا جینا ہندوستان کے ساتھ ہی ہے۔

اس کے دوسال بعد یعنی ۱۹۳۲ء میں مسلم کانفرنس منعقدہ لا ہور میں اقبال نے پھر اسی قتم کی تجویزوں، جذبات اور آرا کا اظہار کیا۔ اس بات کے باور کرنے کی معقول وجوہات ہیں کہ یہ سب کچھ سیاست کے وقتی تقاضوں کے دباؤ کے تحت کہا گیا ہوگا۔ کیونکہ ہندواہل سیاست کے دل شکن رویے کو دیکھ کروہ مدت سے ہندو مسلم اتحاد کوقطعی طور پر نا قابل عمل قرار دے چکے تھے۔ ۱۹۲۷ء میں پنجاب کونسل کے اجلاس منعقدہ شملہ میں انھوں نے اس موضوع پر جوتقریر کی تھی وہ تاویل و توجیہ کے دائرے سے خارج ہے۔

یے امر بھی قابل غور ہے کہ انھوں نے اسلامی اکثریت کے علاقوں میں مسلمانوں کی Self-Development پر جا بجازور دیا۔ اور اس کی تشریح اس طرح کی کہ مسلمانوں کو قانون شریعت اور اپنی روحانی اور ثقافتی اقتدار کی روشنی میں زندگی بسر کرنے کاحق حاصل ہونا چاہیے۔ ظاہر ہے کہ ہندوؤں کی اکثریت والی آل انڈیا فیڈریشن کے اندر ہوتے ہوئے مسلمانوں کو ایسی آزادی میسر نہ آسکی تھی کیونکہ ان حقوق کا

مطالبہ ایک علیحہ ہملکت کے مطالبے سے زیادہ مختلف نہیں تھا۔ اگر اسی قسم کا کوئی بلاک وجود میں آجاتا تو ہندوا کثریت کے ساتھ کش کا ایک لامتناہی سلسلہ شروع ہوجاتا۔ اقبال یقیناً ہندو ذہنیت سے ناواقف نہ تھے۔ اس قوم کے ساتھ مفاہمت کے تمام دروازے دسمبر ۱۹۲۸ء کے بعد بند ہوچکے تھے۔ ہندوؤں سے سی قسم کی فراخ دلی کی توقع رکھنا اور اس امید پر زندہ رہنا کہ میں ابھی ہندو مسلم مسکلے کے حل سے قطعی طور پر مایوں نہیں ہوا،''سیاسی دنیا داری'' کی ذیل میں آتا ہے۔ اقبال کے عمر بھر کے مؤقف میں کسی شک وشبہ کی گنجایش نہیں۔ اس کا ذکر گذشتہ صفحات میں بار بار آچکا ہے۔

البتہ پائی سطروں کے جس فقرے نے خطبہاللہ آباد کو تاریخی شہرت بخشی ہے وہ یوں تھا کہ مسلمان و کشریت کے صوبوں کو ملاکر شال مغربی ہند میں ایک مشحکم اسلامی ریاست کا قیام مجھے کم از کم اس علاقے کے مسلمانوں کی تقدر کا حتی تقاضا نظر آتا ہے۔ اُس وقت برطانوی سلطنت میں زوال کے آثار تو پیدا ہوئے سے لیکن انگریزوں کے یہاں سے رخصت ہونے کے لیے سازگار حالات پیدا نہیں ہوئے سے ۔ اس لیے شاید ایس باتوں کو کھل کر کرنے کا موقع بھی نہیں آیا تھا۔ بہر حال عوامی ذہن نے اس فقرے کی یہی تشریح کی کہا قبال برصغیر میں ایک علیحدہ اسلامی مملکت کے خواہاں ہیں اور خطبہاللہ آباد کا فقرے کی یہی تشریح کی کہا قبال برصغیر میں ایک علیحدہ اسلامی مملکت کے خواہاں ہیں اور خطبہاللہ آباد کا انگریز نے تو یہاں تک کہ دیا کہ اقبال برطانوی ہند کی سلطنت کا قلع قبع کرنا چاہتے ہیں۔ یہ فقرہ مطالبات تو اوپر بیان کر دیے گئے ہیں۔ نہ ہی یہ برطانوی عومت کی خدمت میں کسی قتم کی عرض داشت تھی۔ ان سب باتوں کو مدنظر رکھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ موالبات کی خدمت میں کسی قتم کی عرض داشت تھی۔ ان سب باتوں کو مدنظر رکھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ بربنا ہے بصیرت یہ آئیدہ تاریخی ممل کے دبچان کا اندازہ تھا اور مسلمانوں کے لیے منزل مقصود کی نشان بربنا ہے بھی وجہ ہے کہا قبال ہندوستان کے مسلکون دنیشنل ''نہیں بلکہ ' انٹریشنل' قرار دیتے تھے۔ دبی۔ یہی وجہ ہے کہا قبال ہندوستان کے مسلکون دنیشنل ''نہیں بلکہ ' انٹریشنل' قرار دیتے تھے۔

اس خطبے میں علامہ اقبال نے دواور باتوں کا ذکر کیا جوآج بھی ہماری توجہ کے لائق ہیں، اول یہ کہ قوم میں روز بروزیگا نگت کا جذبہ کمزور ہور ہا ہے، (اسی جذبے کوانگریزی زبان میں انھوں نے herd instinct ہتایا تھا)۔ اس جذبے کا زوال کسی قوم کے لیے کوئی نیک فال نہیں، جذبہ باہم کی کمی سے انتشار پیدا ہوتا ہے، ایک انتشار زدہ معاشرہ وقت گزرنے سے اپنی بنیادی خصوصیات کھودیتا ہے اور بالاخرا پنی جدا گانہ ستی سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ علامہ اقبال کے کلام میں جا بجا اس مکتے کی تشریح ملتی ہے، ملت کو قائم رکھنے کا صرف ایک ہی طریقہ ہے اور وہ ہے وحدت افکار، وحدت افکار کو حاصل

کرنے کے لیے تو میں نظم وضبط نیز تو می تقاضوں کو پورا کرنے والی تعلیم کی ضرورت ہے۔ مغربی تعلیم کو قبول کرنے کے بعد اسلامی ہند میں جس تیزی سے الحاد کے اثر ات سرایت کر گئے اقبال نے ان کے خلاف جا بجا احتجاج کیا ہے۔ انھوں نے اس سلسلے میں بی بھی کہا کہ الحاد پرورجد یہ تعلیم مسلم قومیت کے خلاف جا بجا احتجاج کیا ہے۔ انھوں نے اس سلسلے میں بی بھی کہا کہ الحاد پرورجد یہ تعلیم مسلم قومیت کے جذبے کے جنے ضرب کاری کا حکم رکھتی ہے۔ ''موجودہ نسل جو مغربی سیاسی تصورات کی دل دادہ ہے اور ان کو عملی جامہ پہنانا چا ہتی ہے، اس بات سے بے خبر ہے کہ یہ تصورات مغربی دنیا میں کن حالات کے ماتحت الجرے اور ان سے خود مغربی دنیا نے کتنا نقصان اُٹھایا''۔

اقبال کے کہنے کے مطابق دوسری خرابی جو ہمارے ہاں راہ پاگئی ہے وہ ان گہرا تاریخی شعور رکھنے والے لیڈروں کا فقدان ہے جو قوم کے مستقبل پر محکم یقین رکھتے ہوں۔اس مزمن مرض کا کوئی علاج نہیں۔اعلیٰ پائے کے لیڈر فطرت کے کارخانے میں تیار ہوتے ہیں۔ وہ انسانی کوششوں سے نہیں بنتے، قدرت جس قوم کو بچانا چاہتی ہے اس کا اعلیٰ انسانی صفات رکھنے والے لیڈر (جو زندگی کے جذبے کو جرات اور تقویت بہم پہنچاتے ہیں) بخش دیتی ہے۔بہر حال لیڈرا چھے ہوں یا برے، ان کے جذبے کو جرات اور تقویت بہم پہنچاتے ہیں) بخش دیتی ہے۔بہر حال لیڈرا چھے ہوں یا برے، ان کے بغیر کوئی نظام نہیں چل سکتا، کھرے سکے نہ ہوں تو کھوٹے سکوں سے ہی کام چلانا پڑتا ہے۔روبہ انحطاط قوموں کو ان لیڈروں سے پالا پڑتا ہے جو اپنی ذاتی اغراض کے حصول کے لیے وسیح ترقوی مفاد کو قربان کرنے کے لیے ہروفت تیار بیٹھے رہتے ہیں، وہ قومی زندگی کے کسی شعبے میں کسی اضافے اور ترقی یا نمایاں کار کر دگی کا سبب نہیں بن سکتے لیکن اس کے باوجود وہ قوم کے متعلق اپنے ناقص علم، غلط آرا اور اپنی ذاتی اغراض کی بنیاد پر دور رَس فیصلے کرتے ہیں۔اس عظیم نقصان کی تلافی کسی طرح نہیں ہو حتی۔ یہ دونوں باتیں جن کا ذکر خطب اللہ آباد میں آیا ہے ہماری قوم میں آج تک بھی موجود ہیں۔ ضرف وفت گزرنے سے ان کی انہیت کا احساس کم ہوگیا ہے۔

غرض میہ کہ اقبال کے خطبے میں بعض عناصر تو ایسے ہیں جن کی اہمیت بظاہر صرف وقتی تھی ،لیکن ان سے بھی تاریخی سلسلے کی بعض کڑیاں محفوظ ہوگئی ہیں۔ابتدائی اور آخری پیرا گراف ان خیالات پر مشتمل ہیں جوقو موں کے عروج وزوال کے قوانین کی تشریح کرتے ہیں۔

قادياني مسكله

مسلمانوں کا باہمی اتحاد، اقبال کی نظر میں قوم کی سب سے اہم ضرورت تھی۔ جو ادارے اور عقائد اس اتحاد میں رخنہ ڈالتے ہیں، اقبال ان سے بخو بی آگاہ تھے اور دوسروں کو بھی خبر دار کرتے

رہتے تھے۔انھوں نے دلائل سے اس بات کو ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اگر چہمسلمانوں کی باہمی فرقہ آ رائیاں قوم کے لیے کوئی نیک فال نہیں لیکن ان کے اثرات اپنے مصرنہیں جیسا کہ اکثر بیان کیے جاتے ہیں۔تمام اختلافات کے باوجود مسلمانوں میں ایک بنیادی وصدت موجود ہے جومشکل سے مشکل وقتوں میں بھی قوم کو یارہ پارہ ہونے سے بچاتی ہے۔ وحدت کے اس تصور کا سرچشمہ ختم نبوت کا عقیدہ ہے۔ قادیانی اس عقیدے سے لفظاً تو نہیں لیکن عملی طور بر مکر ہیں، اگر چہ ۱۹۱۲ء میں اقبال نے قادیانی جماعت کو''ٹھیٹھاسلام کانمونۂ' قرار دیا تھالیکن ۱۹۱۴ء میں اس جماعت کے اندر پھوٹ پڑگئی اور بیہ جماعت دوگروہوں میں بٹ گئی جماعت کےاصل عقائد کے متعلق بہت سے حقائق تو اُن دنوں منظر عام برآئے۔بعد کے واقعات نے بھی اقبال بر ثابت کردیا کہ ان میں کسی ایک گروہ کو بھی مسلمان سمجھنا غلطی ہے۔اس مسلے براخباری بحثوں کے دوران اقبال نے جو بیان دیےان کا خلاصہ یوں ہے۔ قادیانی مسئلہ مسلمانوں کی قومی اوراجتاعی زندگی کے لیے بہت اہم ہے۔ یہ مسئلہ سراسر مذہبی نہیں بلکہ اس کے ڈانڈے سیاست کے ساتھ ملے ہوئے ہیں۔اسلامی معاشرے کی بنیاد مذہب پر قائم ہے،مسلمانوں نے اپنی طویل تاریخ میں رنگ اورنسل کے تفرقوں کو بھی کوئی اہمیت نہیں دی۔ اُمت کی یک جہتی ختم نبوت کے عقیدے پراستوار ہے۔ پیعقیدہ بنی نوع انسان کی ثقافتی تاریخ میں عدیم النظیر ہے۔ یہی مسلم قوم کوایک مستقل حیثیت بخشا ہے۔ یوں تو سارے انبیا اسلام ہی کے داعی تھے، کین ختم المسلین پر آ کرید دعوت ختم ہوئی اور اس کے ساتھ ہی مذہب کی تکمیل ہوئی۔ جو قومیں ہمیشہ ایک آنے والے راہنما کی منتظر رہتی ہوں ، وہ زودیا بدیرانتشار کی قوتوں سے مغلوب ہوجاتی ہیں اورا پناوجود کھونیٹھی ہیں۔اسلام کے دو بنیادی ستون اللّٰہ کی وحدا نبیت اورختم نبوت کاعقیدہ ہیں۔ بلکہ بیہ کہنا زیادہ درست ہوگا کہ 'ختم''ہی ایک کسوٹی ہے جومسلمانوں کو نامسلمانوں سے جدا کرتی ہے۔اس سے دنیاے اسلام میں وحدتِ افکار پیدا ہوتی ہے، ایک کیساں روحانی ماحول قائم رہتا ہے اور مختلف اسلامی معاشرے ایک جیسے سانچ میں ڈھلتے چلے جاتے ہیں۔مغربی تعلیم یافتہ مسلمان نو جوانوں نے تجھی اس عقیدے کےمضمرات برغورنہیں کیا۔موجودہ ماحول میں بیان کےفہم میںنہیں آ سکتا۔مغربی تعلیم کی عطا کی ہوئی'' روثن خیالی'' نے ان کے اندرقو می یک جہتی کے تحفظ کی ضرورت کا احساس کچل كرركاديا ہے مسلمان اس بات ير پخة ايمان ركھتے ہيں كه پنيمبر اسلام كے بعدكوئي ايساصاحب الہام نہیں آ سکتا جس کے انکار سے کفرلازم آتا ہو۔ایسے الہام کا دعوے داریقیناً اسلام کا غدار ہے۔

قادیانی فرقہ مسلمانوں کی کو کھ سے پیدا ہوا۔ وہ بظاہراینے آپ کومسلمان کہتا ہے اور اسلامی ظواہر کا پابند ہے۔لیکن بیگروہ ایک نئی نبوت پرایمان رکھتا ہے۔اییخے سوا باقی تمام مسلمانوں کو کافر گردانتا بسے اورا ہے مجلسی اعمال وافعال میں مسلمانوں سے علیحدہ ہو چکا ہے۔اس طرح پیفرقہ اسلام کے مقاصد اور اس کی روح سے باغی ہے۔انگریزی حکومت اپنی رعایا سے صرف وفا داری کی طلب گار ہے، مذہبی معاملات میں وہ عدم مداخلت کی پالیسی پر کاربند ہے۔ حکومت کا بیرمسلک صرف مسلمانوں کونقصان پہنچا تا ہے۔اس سے ہرطالع آ زما کو بیموقع میسرآ گیا ہے کہ وہ الہام کا سہارا لیتے ہوئے اپنی قوم میں نفاق کے بیج بوئے اور دشمنی کے بودے کو بروان چڑھائے۔وہ انگریز حکمران جوہمیں قادیانیوں کے ساتھ رواداری برتنے کا درس دیتے ہیں،ایک مختلف ثقافت کی پیداوار ہیں اور اسلام کے منشا سے نابلد ہیں۔جس قوم کی جڑیں ایسے شاطرانہ طریقے پر کاٹی جارہی ہوں، اس کو رواداری کا سبق بڑھانا ایک سنگین مذاق ہے، ان حالات میں رواداری ذہنی افلاس نہیں بلکہ عقلی دیوالیہ بن ہےاور قومی غیرت کی نفی مسلمانوں میں قادیا نیوں کے خلاف جوغیظ وغضب پایا جاتا ہے، اس کی وجوہات سے عمرانیات کے طالب علم بخو بی واقف ہیں۔انگریز ی حکومت کے'' ناطرف داری'' کے رویے سے عام لوگوں کی نظر میں مذہب کی وقعت بہت حد تک کم ہو چکی ہے، قادیانیت کے بانی کی شخصیت کی تَد تک پہنچنے کے لیے اس کے الہاموں کا نفسیاتی تجزیہ نہایت ضروری ہے۔اس کی وحی نے برصغیر میں برطانیہ کی ساسی برتری کے لیے الہامی جواز مہا کیا۔ قادیانیوں کے مخصوص عقائد مسلمانوں کی بیک جہتی کے منافی ہیں۔ بیفرق عملی طور پرمسلمانوں سے علیحدہ ہوتے ہوئے بھی علیحد گی کا مطالبہ ہیں کرتا کیونکہ مسلمان کہلانے سے ان کو بہت ہی الیمی مراعات حاصل ہیں جوچھین ہزار کی مخضر اقلیت کوکسی صورت میں بھی میسرنہیں آسکتیں۔ برطانوی حکومت کا فرض ہے کہ وہ خود اس معاملے میں پہل کرےاور قادیا نیوں کوغیرمسلم اقلیت قرار دے۔

اقبال کے ان بیانوں سے بہت سے فرہی اور غیر فرہی حلقوں میں ہل چل کچ گئ، جواہر لال نہرو نے قادیانیوں کی ساتھ اظہار ہمدردی کیا۔ آزادی ضمیر اور روشن خیالی کے نام پر اقبال کے مطالبے کی مخالفت کی۔ جواہر لال نہرو چاہتے تھے کہ برصغیر کی تمام ثقافت کی ۔ جواہر لال نہرو چاہئے تھے کہ برصغیر کی تمام ثقافت کی مستقل حثیت کے سب سے ہندووانہ) ثقافت میں جذب کردیا جائے۔ اقبال جوخود اسلامی ثقافت کی مستقل حثیت کے سب سے برے مبلغ تھے، نہرو کے طرز فکر سے متفق نہ ہو سکتے تھے۔ چنانچہ انھوں نے لگی لیٹی کے بغیر کہ دیا کہ ہندو ہراس تحریک کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں جس کی زداسلامی اتحاد پر پڑتی ہو۔

اقبال کی تحریروں سے قادیانی مسئلے کے بہت سے پہلومسلمان عوام کے سامنے آگئے۔لیکن معاملہ دریتک حل نہ ہوسکا۔ پاکستان بننے کے بعد وقاً فو قاً عوامی تحریکوں کے اٹھنے سے یہ معاملہ حکومت کی توجہ کا مرکز بنتار ہا۔ بالآخر ۲۹ – ۱۹۱ء میں پاکستان کی قومی آسمبلی نے اس مسئلے کواضی خطوط پرحل کیا جن کا تقاضا اقبال نے کیا تھا، چنانچہ اب حکومت کے بعض اہم مسلمان عہدے داروں کو اپنا عہدہ سنجا لئے سے پہلے حلفیہ اس بات کا اقرار کرنا ہوتا ہے کہ وہ ختم نبوت کے عقیدے کے یابند ہیں۔

## اقبال اور پنجاب نيجه ليه لوكونسل

اقبال ۱۹۲۱ء تک رسی طور پرکسی سیاسی جماعت کے ساتھ وابستہ نہیں تھے۔ان کا دائرہ کار دوسرا تھا۔لیکن ۱۹۲۲ء کے بعد ملکی حالات کی بیصورت ہوگئ تھی کہ ان کو اپنا دائرہ عمل وسیع کرنا پڑا۔ تو می مشکلات نے ان کوعملی سیاست میں آنے پر مجبور کر دیا کہ شاید وہ اسی طرح ملت کے لیے زیادہ مفید خابت ہو تھا ہیں تھریر خابت ہوئے انتخابی حلقے میں تقریر خابت ہوئے انتخابی حلقے میں تقریر کرتے ہوئے انھوں نے اپنے انتخابی حلقے میں تقریر کرتے ہوئے انھوں نے مقاد کو قوم کے مصالح کے مقابلے میں ترجیح نہیں دوں گا۔ میں اغراضِ ملی کے مقابلے میں ذاتی خواہشوں پر مر مٹنے کوموت سے بدتر خیال کرتا ہوں'۔انھی دنوں انھوں نے اس بات پر بھی بہت زور دیا کہ مسلمان برطانوی حکمرانوں کی قائم کی ہوئی دیہاتی اور غیر دیہاتی تفریق سے کنارہ کش ہو کرمتے دہ طور پر اسلام اور وطن کی خدمت کریں۔ بعد میں انھوں نے اس دیے اس تھا کہ اس تفریق کے جہ سے مسلمانوں میں بے غرض لیڈر پیدانہیں ہوئے۔

۱۹۲۲ء کے آخر میں اقبال پنجاب کونسل کے رکن منتخب ہوئے۔ ان دنوں کونسل کی معیاد تین سال ہوا کرتی تھی۔ چنانچہ ان کی رکنیت ۱۹۳۰ء میں ختم ہوگئ ۔ کونسل کے اجلاس میں تو وہ اکثر شریک ہوا کرتے تھے لیکن وہ اسی مجلس کے ایک خاموش رکن تھے۔ ہرموقع پر مباحثہ میں حصہ لینے سے گریز کرتے تھے۔ چنانچہ ان کی تقریروں اور تحریروں کے مجموعے (مرتبہ ایس-اے-واحد معینی) میں ان کی آٹھ تقریروں کامتن دیا ہوا ہے۔ یہ تقریریں جو بہت طویل نہیں ، زیادہ تر سالا نہ بجٹ کے موقع پر کی آٹھ تھیں۔ مفاد عامہ کے شمن میں وہ تعلیم پر بہت زیادہ زور دیا کرتے تھے۔ دس مارچ ۱۹۲۷ء کو انھوں نے حکومت کی تعلیم پر ایک ناقد انہ نظر ڈالی اور فرمایا کہ بدیثی حکومت ملک میں تعلیم کے متعلق بھی گرم جوثی کا اظہار نہیں کرے گی ، ہماری آئیدہ ترقی کا دارومدار صرف تعلیم پر ہے مگر تعلیم کی مدین جو پچھ خرچ کیا جارہا ہے سب رائیگاں ثابت ہوگا۔ ویسے بھی محکم تعلیم کی کارگز اریوں مگر تعلیم کی مدین جو پچھ خرچ کیا جارہا ہے سب رائیگاں ثابت ہوگا۔ ویسے بھی محکم تعلیم کی کارگز اریوں

کے متعلق ہماری معلومات ناقص ہیں۔ جہاں جہاں لازمی پرائمری تعلیم کونا فذکیا گیا ہے، وہاں اس کی حیثیت کاغذی کارروائی سے زیادہ نہیں۔ پرائمری سکولوں میں داخل ہونے والے بہت سے طلبا جلد ہی پڑھائی چھوڑ جاتے ہیں اور اُوپر کے درجوں میں نہیں پہنچتے۔ ۱۹۳۰ء کے بجٹ سیشن میں انھوں نے اعداد وشار کے مطالعہ سے اس بات کا انکشاف کیا کہ صوبائی حکومت کی طرف سے پرائیو یٹ سکولوں کو جو مجموعی گرانٹ دی جاتی ہے، اس کا صرف یا نچواں حصہ اسلامیہ سکولوں کے حصہ میں آتا ہے، جس کا صاف مطلب میشا کہ اکثریت کا صوبہ ہونے کے باوجود مسلمانوں کی تعلیم سے برطانوی حکومت کے کارندوں نے دانستہ طور پر بے رخی اختیار کررکھی تھی۔ دیہاتی علاقوں میں حفظان صحت اور عورتوں کے لیے علاج معالجے کی سہولتوں کی بہم رسانی پر اُنھوں نے ۱۹۲۷ء کی تقریر میس زور دیا۔

کاشت کاروں کی زبوں حالی بروہ اکثر گفتگو کیا کرتے تھے۔ بیہ بات لوگوں کے دلوں میں بٹھا دی گئیتھی کہ ملک کی تمام زمین حکومت کی ملکیت ہےاور زرعی مال گزاری کا سارا نظام اسی مفرو ضے پر اٹھایا گیا تھا۔ا قبال نے تاریخی حوالوں سے اس بات کو ثابت کیا کہ زمین نہ تو مغلوں کے وقت حکومت کی ملکیت تصور کی جاتی تھی اور نہاس کے بعد، اقبال کا مؤقف بہتھا کہ چھوٹے زرعی مالکوں سے لگان وصول کرنے کا طریقہ نامنصفانہ ہے اور اسے ترک کر دینا جاہیے، چھوٹا کاشت کار جو کچھاپنی زمین سے بہمشقت پیدا کرتا ہے وہ عام طور براس کے خاندان کی ضروریات کے لیے بھی کافی نہیں ہوتا۔ حکومت کے نمایندے اس نظام کی فرسود گی کوشلیم کرتے ہوئے بھی اس کو قائم رکھنے کے حق میں تھے۔ ان کا خیال تھا کہاس کوتیدیل کرنے سے بہت ہی دقتوں کا سامنا کرنا بڑے گا۔اقبال کواس دلیل سے شدیداختلاف تھا کیوں کہ کسی نامنصفانہ نظام کے لیے یہ جواز لانا کہ اس کے خاتمے سے بہت سے مسائل پیدا ہوں گے مخض تدبر کا فقدان ہے۔اقبال نے بہ تجویز بھی پیش کی کہ بڑی زرعی ملکتوں کے مالکوں کی وفات بران کے وارثوں سے Death duty وصول کی جائے۔ دراصل بیرانگریزی اصطلاح غلط ہے، کیونکہ پیٹیکس مردوں سے نہیں، زندوں سے وصول کیا جائے گا۔ انگریزوں کے قائم کیے ہوئے مال گزاری کے نظام میں ایک خرابی میر بھی تھی کہ چھوٹی چھوٹی اراضیوں کے مالکوں اور بڑے بڑے زمین داروں کو یکساں شرح پر لگان ادا کرنا پڑتا تھا۔اس سے خود کاشت کرنے والے نسبتاً غریب مالکوں پرتوبہت بوجھ پڑتا تھا۔لیکن صاحب حیثیت' ویہہ خدا''بہت آسانی سے چھوٹ جاتے تھے۔ ا قبال اس طریق کارکو ناواجب سمجھتے تھے۔انھوں نے بہ سفارش کی کہ جس طرح بڑھتی ہوئی غیر زرعی 1+1

آمد نیوں پراہم ٹیکس کی شرح مسلسل بڑھتی جاتی ہے۔اُس نسبت سے بڑی بڑی زمیں داروں کے لگان کی شرح میں بھی اضافہ ہونا چاہیے۔ وہ اس بات پر بھی متواتر زور دیتے رہے کہ ملک کے محدود مالی ذرائع کے بیش نظر انتظامیہ کے بڑھتے ہوئے اخراجات میں تخفیف کرنا چاہیے، اُس زمانے میں موجودہ پیانے پر ترقیاتی منصوبوں کا آغاز نہیں ہوا تھا، تاہم''ڈولیمنٹ''کا لفظ اکثر مستعمل تھا۔ اقبال مختلف بجٹوں کے اعداد وشار کی جانچ پڑتال کرنے کے بعداس نتیجے پر پہنچ کہ ترقیاتی منصوبوں سے گراں قدر رقبوں کا زیاں ہور ہا ہے اور ان سے آبادی کے کسی طبقے کو کوئی شبت فائدہ نہیں ہوتا۔ گراں قدر رقبوں کا زیاں ہور ہا ہے اور ان سے آبادی کے کسی طبقے کو کوئی شبت فائدہ نہیں ہوتا۔ شراب کی کھیت بڑھنے کا کریڈٹ نہ حکومت کو ماتا ہے نہ لوگوں کو دیا جاسکتا ہے۔

امراہ ہے بجٹ سیشن میں تقریر کرتے ہوئے اُنھوں نے بینانی اور آبور ویدک علاج کے طریقوں کی جمایت کی۔ اُنھوں نے بتایا کہ عوام کا تاثر یہی ہے کہ حکومت مغربی طب کی سر پرسی صرف اس لیے کرتی ہے کہ اس سے برطانوی دواساز کمپنیوں کے مفاد وابستہ ہیں، لیکن مہنگا ہونے کے علاوہ مغربی طریقہ علاج ہمارے لوگوں کے مزاج کے مطابق بھی نہیں۔ اس میدان میں مسلمان طبیبوں کی حکمت کم گشتہ بہت ہی کتابوں کی صورت میں بورپ کی بہت ہی لا بسریر یوں میں بھری پڑی ہے۔ اگر ان کو شائع کیا جائے تو بورپ کے حاذق طبیب آج بھی ان سے بہت پچھ سکھ سکتے ہیں۔ اقبال کو مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی زبوں حالی سے بہت مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی زبوں حالی سے بہت پریشان سے۔ ان کا خیال تھا کہ پنجاب کی آبادی صرف دوطبقوں پر مشتمل ہے، ایک مقروض لیخی مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی زبوں حالی سے بہت نے 1979ء کے بحث کی بحث کے دوران کیا، ان کا خیال تھا کہ کپڑا بینے اور چڑے کی کام کی صنعتیں خاص طور پر مسلمانوں کے لیے موزوں ہیں، ان دنوں حکومت اپنی ضرورت کی بہت ہی چیزیں برطانیہ خاص طور پر مسلمانوں کے لیے موزوں ہیں، ان دنوں حکومت اپنی ضرورت کی بہت ہی چیزیں برطانیہ سے خریدا کرتی تھی۔ جب کہ بہی چیزیں دوسرے یورپی ملکوں سے ستے داموں دستیاب ہو علی تھیں۔ علامہ نے اس بات سے بھی اختلاف کیا اور کہا کہ تجارت کے بنیادی اصولوں کے مطابق بدیثی چیزیں علامہ نے اس بات سے بھی اختلاف کیا اور کہا کہ تجارت کے بنیادی اصولوں کے مطابق بدیثی چیزیں صرف آتھی منڈیوں سے تی میں ان دور ان میں وہ ارزال مل سے تی داموں دستیاب ہو علی تھیں۔

1972ء کا سال برصغیر کی سیاست کے بدترین سالوں میں سے تھا۔ فرقہ وارانہ فسادات زوروں پر تھے۔ ملک کا امن وامان تباہ ہو چکا تھا۔ ہر بڑے شہر میں چھوٹی چھوٹی باتوں پر ہندواور مسلمان ایک

دوہرے سے الچو ہڑتے اور دکھتے دکھتے فساد کے شعلے بلند ہوجاتے تھے،اسی سال جون کے مہینے میں لا ہور میں ایک ہولناک اورخونریز فساد ہوا۔موسم گر ما کے کوسل کے اجلاس میں انھوں نے اس موضوع یر دوتقریریں کیں، پہلی اٹھارہ جولائی کواور دوسری اس سے اگلے دن۔ پہلی تقریر میں انھوں نے فر مایا کہ فرقہ وارانہ فسادات کے جومختلف اسباب بیان کیے جاتے ہیں ان سب کے مضمرات میں مشترک مات مہ ہے کہ ہندوؤں نے معاشرے کے جن شعبوں پر قبضہ کررکھا ہے وہ ان کواینے ہاتھ سے نکلنے نہیں د س گے بلکہ وہاں بدستورا بنی اجارہ داری قائم رکھیں گے۔روز مرہ منعقد ہونے والی اتحاد کانفرنسوں اور کمیٹیوں کے طریق کار سے بھی وہ مطمئن نہیں تھے۔انھوں نے کہا کہان میں باتیں تو بہت ہوتی ہیں لیکن عمل کم ہوتا ہے۔خانہ جنگی کا ماحول دیر تک قائم رہے تو اس کا نتیجہ ملک کے حق میں اچھانہ ہوگا۔ نااتفاقی کا زہرمعاشرے کےرگ ویے میں سرایت کرجائے گا۔اس سے ایکے دن ایک سکھرکن سردار ا جل شکھ نے کونسل میں ایک قرار دادینیں کی جس کا ماحصل یہ تھا کیصوبے کی تمام سرکاری ملازمتوں کی بھرتی کے لیے مقابلے کے امتحانوں کا طریقہ رائج کیا جائے ، کہنے کوتو بہ قرار داد بے ضررنظر آتی تھی۔ لیکن اس برعمل درآمد کیا جاتا تو مسلمانوں کو بھاری نقصان اٹھانا پڑتا۔ اقبال نے اس قرار داد کی مخالفت میں کسی قدرطویل گفتگو کی اور بتایا کہ اگر بھرتی کا پہطریقیہ دوسر بےملکوں میں اچھے نتائج پیدا کرتا ہے تو ضروری نہیں کہ یہ بیہاں بھی اتنا ہی کامیاب رہے، ہمارے حالات یک سرمختلف ہیں، بیہاں کے متحن غیر جانب داری سے اپنے فرائض انجام دینے کی اہلیت نہیں رکھتے۔ ہرمتحن اپنی قوم کے امیدواروں سے ترجیحی سلوک کرے گا۔ چنانچہ بہت سے امیدوارا سے پرچوں پر ایسے نشان بنا دیتے ہیں جن سے ان کی قومیت کا پتہ چل جاتا ہے، چنانچہ اس صورت کاسد باب کرنے کے لیے پنجاب یونی ورٹی کا صیغۂ امتحانات امیدواروں کے اصل رول نمبر کی بجائے ان کے برچوں پر فرضی رول نمبر لگادیتا ہے،آپ کو یاد ہوگا کہ سرسید نے بھی اپنے وقت میں مقابلے کے امتحانوں پرنکتہ چینی کی تھی۔ان کا نقط نظریہ تھا کہ حکومت کے انتظامیہ شعبے کے لیےموز وں کارکنوں کا انتخاب امتحان کے ذریعے نہیں بلکہ کسی اور طریقے پر کرنا چاہیے۔ پی نکتہ تب سے مسلمانوں کی سیاست میں داخل ہوا تھا اور بحثیت مجموعی مسلمان لیڈروں نے بھی امتحانی طریقے کے متعلق کسی قتم کی گرم جوثی کا اظہار نہیں کیا تھا۔ فرقہ وارانہ فسادات کے دوران دونوں طرف جذبات میں طغیانی پیدا ہوجاتی تھی۔ دونوں

قوموں کے نمایندے بریس اور پبلک جلسوں میں ایک دوسرے پرشدت سے معاندانہ کلتہ چینی کرتے

تھے۔ بات یہیں پر بس نہ ہوتی، بلکہ دونوں طرف سے کوشش پیر کی جاتی تھی کہ فسادات میں ملوث ہونے والےمسلمان ملزموں کے مقدموں کی تفتیش ہندوافسروں کے سیرد نہ ہواور ہندوملزموں کو قانون کی گرفت میں لینے کے لیے مسلمان پولیس کی مدد نہ لی جائے۔مطالبہ یہ ہوا کرتا تھا کہ اس قتم کے نفتیشی انتظامات انگریز پولیس افسروں کے ذمے لگائے جائیں۔اس سلسلے میں ڈپٹی کمشنر لا ہور کے ہاس دونوں قوموں کے وفد علیجدہ علیجدہ گئے ۔ایک وفد میںا قبال بھی شامل تھے۔ا قبال نے اپنی تقریر میں اس صورت حال کو بیان کرتے ہوئے کہا کہاس ذہنت کی موجود گی میں متحدہ قومیت کا راگ الاپنا ہے معنی ہے، متحدہ قومیت اس مرغی کی طرح ہے جوکڑ کڑتو بہت کرتی ہے کین ایک انڈہ بھی نہیں دیتی، اصل معاملہ اس سے بدتر ہے۔خود ہندوؤں کے اندراس قتم کے شدیداختلافات ہیں کہ اونچی ذاتیں نیجی ذاتوں سے غیرانسانی سلوک کرنے کی خوگر ہوچکی ہیں۔جنوبی ہند میں کوئی برہمن کسی شودر سے براہ راست گفتگو کرنے کا روا دارنہیں، دونوں اگر ایک دوسرے سے بات کرنا چاہیں تو کسی درخت یا دیوار کو درمیان رکھیں گے اور مخاطب دوسر نے فریق کونہیں بلکہ درخت یا دیوار کو کریں گے۔اس ملک میں ایک قوم دوسری کو تباہ کرنے برتلی ہوئی ہے۔ضرورت اس بات کی ہے کہ باہمی اعتاد کی فضا قائم کی جائے۔اس کے بغیر ہم ایک قدم بھی آ گے نہیں بڑھ سکتے۔انھوں نے واضح الفاظ میں اس بات سے بھی انکار کیا کہ ہندوؤں اورمسلمانوں کا ایک دوسرے کے ساتھ مل کر ایک قوم بننا بھی ضروری ہے۔انھوں نے کہا کہ ہندواپنی زبان سے تو قوم پرستی کے دعوے کرتے ہیں لیکن عملاً وہ مسلمانوں کے مفاد سے دشمنی برتنے ہیں اوران کے'' قوم'' کے تصور میں مسلمانوں کے لیے کوئی جگہنیں۔

# ا قبال اور قائد اعظم

اس بحث میں وقاً فو قاً ۱۹۳۵ء کے ایک کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اس قانون پرشاہی نصد بی مہر اگست ۱۹۳۵ء کو شبت ہوئی اور اسے ۱۹۳۷ء کے ابتدا میں نافذ کردیا گیا، بہت سے مسلمان لیڈراورسیاسی جماعتیں تو اس سے مطمئن نظر آتی تھیں، لیکن اقبال اور قائدا عظم کو شروع ہی سے مسلمان لیڈراورسیاسی جماعتیں تو اس سے مطمئن نظر آتی تھیں، لیکن اقبال اور قائدا عظم کو شروع ہی سے اس کے متعلق بہت بدگمانی تھی جس کا ذکر سطور بالا میں کیا جاچکا ہے۔ جب اس ایکٹ کے ماتحت ہندو اکثریت کے صوبوں میں کا نگریسی وزارتوں نے اقتدار کی مسند کو سنجالا تو انھوں نے اپنی نئی حاصل کی موئی سیاسی قوت کا پہلا بھر پور وار مسلم اقلیت اور اس کی ثقافت پر کیا، تفصیل کی ضرورت نہیں کیونکہ یہ داستان بہت دفعہ دہرائی گئی ہے۔ بندے ماتر م کو '' تو می'' ترانہ قرار دینا، اردوکشی کی مہم، ودیا مندر

تعلیمی سیم، ہندوؤں کے غنڈہ عناصر کو مسلمانوں کی عزت وآبرو پامال کرنے کی کھلی چھٹی ملنا، مسلمانوں کے مذہبی فرائض کی بجا آوری پر غیر معقول پابندیاں عاید کرنا، سرکردہ مسلمانوں کے ساتھ تیسرے درجے کے شہر یوں جسیا سلوک کرنا، سرکاری دفتر وں میں مسلمان عمال کے ساتھ امتیازی سلوک روا رکھنا، کا گھر لیمی ہندوؤں کی دانست میں اس سارے پروگرام سے جمہوریت کے تقاضے پورے ہوتے سے جولوگ واقعی جمہوری طریقوں پر ایمان رکھتے ہیں وہ رواداری اورافہام وتفہیم کے اصولوں پر چلتے ہیں۔ جو آزادی عمل خود طلب کرتے ہیں اُس سے دوسروں کو محروم نہیں کرتے۔ ہندو دل و دماغ جمہوریت کے اس تصور سے نا آشنا تھا۔ اس قوم کے بہترین دانش وروں کے نزدیک جمہوریت صرف اکثریت اوراقلیت کی عددی قوتوں کے حساب کتاب کا دوسرانام ہے۔ اگر چہ وہ اپنی زبان سے تو اس بات کا اقرار نہیں کرتے ہیں۔

کائلری عکومتوں کی وحشت و بربریت کے خلاف تو می جذبہ ایک دفعہ پھر بیدار ہوا اور محم علی جناح کی قیادت میں مسلمانوں کا ایک متحدہ محاذ بنا جس نے اکتوبر ۱۹۳۷ء میں لکھنو میں منعقد ہونے والے مسلم لیگ کے سالا نہ اجلاس میں ایک واضح شکل اختیار کی۔ (انگریزوں کے نزد یک مسلمانوں کا احتیاجی رویہ: 'بلا جواز' تھا اور گاندھی جائز انسانی حقوق کے مطالبے کو'' اعلان جنگ' کا نام دیتا تھا)، احتیاجی رویہ: کا بگری حکومتوں کے ابتدائی تیوروں ہے ہی اقبال اور جناح دونوں نے اندازہ لگالیا تھا کہ برصغیر کین کائلری حکومتوں کے ابتدائی تیوروں ہے ہی اقبال اور جناح دونوں نے اندازہ لگالیا تھا کہ برصغیر خطوط کھے ان کی تاریخی اہمیت کسی لمبی چوڑی وضاحت کی مجتاح نہیں، قائدا عظم نے تھا کہ اعظم کو جو افوط کھے ان کی تاریخی اہمیت کسی لمبی گوری وضاحت کی مجتاح نہیں، قائد اعظم نے کہ میرے اور اقبال کے افکارہ خیالات میں ایک گونہ مما ٹلت تھی، میں نے سیاست کے طویل تجربے اور برصغیر کے آئین مسلکے کی مجتاط جائج پڑتال کے بعد انھی نتائج پہنچا جو اقبال نے اخذ کیے تھے اور جن کو بعد میں قرار داد لا ہور کی شخل میں نہیں تہاں پر یہ بتادینا ضروری ہے کہ اقبال اور قائد کی بھے تو ایک نوا میں مزل کرایوں نے مسلمان قوم کی عظمت کا تاریخی شعور ان کے رائے جدا جدا جدا تھے، اقبال بنیادی طور پر ایک فلفی تھے، مسلمان قوم کی عظمت کا تاریخی شعور ان کے رگ و بے میں شروع ہی سے رچا بسا تھا۔ ان کی دور بین نگاہوں نے مستقبل اور تاریخی شعور ان کے رگ و بے میں شروع ہی سے سے اسات دان کا طر نے استدلال قائد کے طر نے استدلال سے بالکل اس کے ممکنات کا درست طور پر اندازہ کرلیا تھا۔ ان کا طر نے استدلال قائد کے طر نے استدلال سے بالکل برسوں نایا تھا، انگر بیا ور بہندو اہل سیاست دان ، مقنن اور ماہر آئین شعے۔ اُنھوں نے سیاس میدان کو برسوں نایا تھا، انگر بیا ور بہندو اہل سیاست دان ، مقنن اور ماہر آئین شعے۔ اُنھوں نے سیاس میدان کو برسوں نایا تھا، انگر بیز اور بہندو اہل سیاست کے ساتھ کام کیا تھا۔ سیاس تج بے کی وسعت اور گہرائی میں

برصغیر کا کوئی ہم عصر سیاست دان ان کا مقابلہ نہ کرسکتا تھا۔ اُنھوں نے تقسیم ملک کی ضرورت کودل دوز تجربے کے بعد محسوس کیا تھا۔ اقبال کا مزاج مختلف تھا۔ وہ ساری عمر عملی سیاست سے دور دور رہے۔ اور جب اس میں داخل ہوئے تو اُنھوں نے سیاسی داؤ بی کے معاملے میں کوئی ایسے نقوش نہ چھوڑ ہے جو اس سلسلے میں ان کی یاد کو تازہ رکھتے۔ وہ فلسفیانہ پیش بنی سے ہی اس منزل پر پہنچے تھے جس کو قائدا تھا کہ اعظم نے کچھودیر کے بعدا بینے تجربے سے حاصل کیا۔

گفتگو کو جاری رکھنے سے پہلے پنجاب کے حالات پرایک نظر ڈالنا ضروری ہے۔ اقبال ہمیشہ کہا کرتے تھے کہ مسلمان اپنی قومی ہستی کو قائم رکھنے کے لیے جوجنگیں لڑیں گے، ان میں پنجاب کو بہت اہمیت حاصل ہوگ۔ قائد اعظم نے اس نکتے کو بہت اچھی طرح ذہن نشین کرلیا تھا۔ اس صوبے میں ہندومسلم سکھ مسئلے نے لا پنجل صورت اختیار کرلی تھی۔ فضل حسین یہاں کی سب سے اہم سیاسی شخصیت شحصیت المیت نہیں رکھتی تھی۔

اقبال اور فضل حسین دونوں پرانے ہم جماعت اور دوست تھے۔ موخر الذکر پنجاب میں ایک خاص فتم کی سیاست کے بانی تھے۔ ایک طرف تو وہ متحدہ ہندوستانی قومیت پرایمان رکھتے تھے اور دوسری طرف جدا گانہ انتخاب کے شدت سے حامی تھے، حالانکہ جدا گانہ انتخاب کا مطالبہ علیحہ ہسلم قومیت کی بنیاد پر ہی کیا جاتا تھا۔ واکسراے کی انتظامیہ کونسل کی رکنیت کے دوران (۳۵-۱۹۳۰) فضل حسین ایک حد تک مسلمانوں کے بعض حقوق کی حفاظت کا میابی سے کرتے رہے۔ اس لیے اقبال کوان سے طبعاً ہمدردی تھی، بعض دفعہ وہ اقبال کوان خمصول کے لیے استعال کرنے کی کوشش بھی کرتے تھے۔ اس وقت یعنی ۱۹۳۱ء میں فضل حسین اپنی اتحاد پارٹی (جس میں مسلم اور غیر مسلم دونوں شامل تھے) کی تنظیم نو کررہے تھے۔ اُنھوں نے اقبال کو بھی ساتھ ملانا چاہا ہوگا، کین کی کردار فضل حسین نہیں بلکہ جناح اوا کریں گے۔ چنانچہ قبال اور فضل حسین کی دیر یہ مفاہمت ختم ہوگئ اور اقبال پنجاب میں اتحاد پارٹی کے سب سے اہم مخالف نکے، اس زمانے میں اتحاد پارٹی کا دفتر لاہور میں ڈیوس روڈ پر واقع کو گھی'' آشیانہ'' میں تھا اور سیر نوراحمد مرحوم لاہور کے انگریز اخبار سول لاہور میں ڈیوس روڈ پر واقع کو گھی'' آشیانہ'' میں تھا اور سیر نوراحمد مرحوم لاہور کے انگریز اخبار سول این کی مرافض انجام دیتے تھے، اتحاد پارٹی کی ترجمانی کے فرائض انجام دیتے تھے، اتحاد پارٹی کے خلاف اینے تھی جہاد کے دوران اقبال نے ایک قطع بھی لکھا جس کے پہلے دوشعر یوں تھے: پارٹی کے خلاف اسے قلمی جہاد کے دوران اقبال نے ایک قطع بھی لکھا جس کے پہلے دوشعر یوں تھے: پارٹی کے خلاف اسے قلمی جہاد کے دوران اقبال نے ایک قطع بھی لکھا جس کے پہلے دوشعر یوں تھے: پارٹی کے خلاف اسے قلمی جہاد کے دوران اقبال نے ایک قطع بھی لکھا جس کے پہلے دوشعر یوں تھے:

زبان و بیان ہر دو نابالغانه ''سول'' کے مضامین ہیں نور احمدانه ابھی تازہ پرواز ہیں اتحادی مناسب ہے ان کے لیے'' آشیانہ'' <sup>اس</sup>

اورآخری شعربه تھا:

الٹ دے گا کون اس بساط کہن کو زمانہ- زمانہ- زمانہ- زمانہ

جوخطوط اقبال نے قائد اعظم کے نام جون اور جولائی ۱۹۳۷ء میں اپنی زندگی کے آخری دس مہینوں میں لکھے ان کے اہم نکات یوں ہیں:

ا۔ اقبال چاہتے تھے کہ مسلم لیگ ایک عوامی تنظیم بن جائے۔ اس وقت تک لیگ پرمسلم معاشرے کے صاحب ثروت طبقے چھائے ہوئے تھے جن تک عوام کی رسائی نہ تھی۔ چنا نچہ انھوں نے فرمایا''لیگ کو بالآخراس بات کا فیصلہ کرنا پڑے گا کہ یہ جماعت مسلمانوں کے اعلیٰ طبقوں کی نمایندگی کرتی رہے گی یا مسلم عوام کی۔ اس وقت بحثیت مجموعی قوم نے لیگ کی سیاست میں کوئی دلچپی نہیں گی۔ وجہ ظاہر ہے۔ کوئی ایس سیاسی جماعت جوعوام کی اقتصادی بہود کے لیے کوشش کرنے کا یقین نہ دلا سکے عوام کا اعتماد حاصل نہیں کرسکتی' حالات کا دباؤالیا تھا کہ لیگ کوعلامہ کا بتایا ہوا راستہ ہی اختیار کرنا پڑا۔

۲- برطانیہ کے قائم کیے ہوئے سیاسی اداروں میں مسلمانوں کی کوئی شنوائی نہ ہوتی تھی۔مسلمانوں کے دل میں یہ خیال اچھی طرح جڑ پڑ گیا تھا کہ گذشتہ دوسوسال کے بست اور افلاس کی ذمہ داری براہِ راست ہندوسا ہوکاروں اور سرمایہ داروں کے سر پر ہے۔لیکن مسلمان کلی طور پراس نتیجے پر نہ پہنچے تھے کہ ان کی اقتصادی بدحالی بہت حد تک انگریز حکم انوں کی پیدا کردہ ہے۔ اقبال نے بیسوال اٹھایا کہ کیا مسلمانوں کی غربت کا مسلمان کی بیدا کردہ ہے۔ اقبال نے بیسوال اٹھایا کہ اسلامی شریعت کے نفاذ اور زمانے کے بدلے ہوئے حالات کے مطابق شری قانون میں اجتہادی تبدیلیوں کی مدد سے اس مسلمانوں میں جب کہ ہندواور انگریز تبدیلیوں کی مدد سے اس مسلمانوں ہوسکتا ہے۔ اگر اسلامی قانون کواچھی طرح سمجھ کرنا فذکیا جائے تو ہوئے دونوں اقتدار کی مند کے حصہ دار تھے یہ بات ممکن نہ تھی۔شریعت اسلام کومؤثر بنا کر مسلم کاکتیں بن دونوں اقتدار کی مسائل حل کرنے کا ایک بی راستہ تھا کہ برصغیر میں ایک یا ایک سے زیادہ آزاد مسلم کاکتیں بن

جائیں جواس مسئلے کوشرعی بنیا دوں پرحل کریں۔اُنھوں نے یہ بھی کہا کہ میں مدت سے ان خطوط پرغور وفکر کرتار ہا ہوں اور مجھے اس کے سوااور کوئی چارۂ کارنظر نہیں آتا۔

۳- اس تجویز کوعملی جامہ پہنانے کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ برطانوی پارلیمنٹ کا بنا ہوا ۱۹۳۵ء کا ایک ہے۔ اس کے ماتحت جو نیا نظام حکومت قائم ہوگا اس میں اقتدار کلی طور پر ہندوؤں کے ہاتھ میں ہوگا۔ اگر چہ کی حد تک کمونی ایوارڈ سے مسلمانوں کی اشک شوئی بھی ہوئی ہے۔ لیمن بنیادی طور پر حالات میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ ہندوصو بوں میں ہندوا کثریت اتنی زیادہ ہے کہ صوبائی حکومتیں بنانے میں ہندولیڈر مسلمانوں کی کوئی ضرورت محسوں نہیں کریں گے۔ لیکن اپنی اکثریت کے صوبوں میں بھی مسلمانوں کے لیے حالات ناموافق ہیں۔ وہاں ان کی اکثریت اتنی تصور ٹی ہے کہ وہ حکومت بنانے میں ہمیشہ ہندو پارٹیوں کے قتادی مسائل حل کرنے نام مسلمانوں کے لیے کوئی شوس قدم نہیں اٹھا سکی کی کوئی شوت قدم نہیں اٹھا سکیس گی۔ کیونکہ ان کو ہیں وہ اپنی اسک کی ناراضی کا خوف لگا مصوبے اپنی الگ فیڈریشن نہ ہو۔ بلکہ مسلمان مصوبے اپنی الگ فیڈریشن نہ ہو۔ بلکہ مسلمان مصوبے اپنی الگ فیڈریشن قائم کرسکیس اور وہ اپنے حالات سنجالنے پر قادر ہوں۔ بہی تقسیم کا بنیادی محدول کے برائے میں میری سکیم کی جمایت کی تھی لیک نے بدو تھا۔ اُنھوں نے بیجی کھا کہ لارڈ لوتھین نے اسماء میں میری سکیم کی جمایت کی تھی لیک نے بروئے کا رائے نے میں کم از کم 20 کارٹ نے میس کم از کم 20 کا مال کا عرصہ لگے گا۔

اس المراست اور بالوث راہنمائی قوم کے متعقبل کو محفوظ کرنے کے لیے راستہ ڈھونڈ تکالے کی بے مثال فراست اور بالوث راہنمائی قوم کے متعقبل کو محفوظ کرنے کے لیے راستہ ڈھونڈ تکالے گی۔ اقبال کے الفاظ کچھ یول تھے کہ آنے والے طوفانی دور میں ہندوستان کے مسلمانوں کی نظریں صرف آپ اور آپ ہی کی طرف گی ہوئی ہیں اور میری رائے میں قوم ان تو قعات میں بالکل حق بجانب ہے۔ اس سلسلے میں اس بات پر زور دینا بھی بے جانہ ہوگا کہ اقبال نے نہ صرف قوم کے لیے بجانب ہے۔ اس سلسلے میں اس بات پر زور دینا بھی بے جانہ ہوگا کہ اقبال نے نہ صرف قوم کے لیے بہنیا نے کی ملاحیت رکھتا تھا۔ لیکن زیادہ قابل ذکر بات بہے کہ اس سے دس سال پہلے جب سائمن کمیشن کے تقرر کے موقع پر لیگ دوگروں میں بٹ گئ تھی تو اقبال اور قائدا عظم مخالف کیمیوں میں کمیشن کے تقرر کے موقع پر لیگ دوگروں میں بٹ گئ تھی تو اقبال اور قائدا عظم مخالف کیمیوں میں تھے۔ اقبال کی ہمدردیاں پہلے شفیع لیگ اور بعد میں مسلم کانفرنس کے ساتھ تھیں۔ بلکہ انھوں نے کانفرنس سے دور دور رہتے تھے۔ کوئکہ ان کے اندازے کے مطابق اس کانفرنس کے کرتا دھرتا زیادہ کانفرنس سے دور دور رہتے تھے۔ کوئکہ ان کے اندازے کے مطابق اس کانفرنس کے کرتا دھرتا زیادہ کانفرنس سے دور دور رہتے تھے۔ کوئکہ ان کے اندازے کے مطابق اس کانفرنس کے کرتا دھرتا زیادہ کانفرنس سے دور دور رہتے تھے۔ کوئکہ ان کے اندازے کے مطابق اس کانفرنس کے کرتا دھرتا زیادہ کی مقوم کے رجعت پہند طبقوں سے تعلق رکھتے تھے۔ لیکن سے اور کی مطابق اس کے کرتا دھرتا زیادہ کے مطابق اس کے کرتا دھرتا زیادہ کوئر کیا کہ کوئی کے کہ کانفرنس کے کرتا دھرتا زیادہ کے دوئر کے کہ کوئی کے کرتا دھرتا کیا کہ کوئی کی کہ کی بیا کہ کوئی کے کہ کوئی کے کہ کوئی کے کرتا دوئی کی گئی کے کرتا دوئی کوئی کے کرتا دوئی کی کھروں کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کی کرتا دوئی کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کی کرتا دوئی کیا کہ کوئی کے کرتا دوئی کی کرتا دوئی کے کرتا دوئی کوئی کے کرتا دھرتا کے کرتا دوئی کے کرتا دوئی کرتا دوئی کرتا دوئی کے کرتا دوئی کرنا کے کرتا دوئی کرتا دوئی کرنا کے کرتا دوئی کے

کیفیت کا اندازہ لگا کراپے خیالات کو بدل دیا تھا۔ اُن پر غالباً بہتبدیلی ۱۹۳۵ کے ابتدا میں آ چگی تھی۔ اُس سال فروری کے مہینے میں مرکزی اسمبلی میں کمونل ابوارڈ پر ایک مباحثہ ہوا۔ مباحثہ کے بعد بہت غور وفکر اور چا بک دسی سے تیار کی ہوئی تین شقوں والی جو قرار داد پیش ہوئی اُسے مجمع کی جناح نے خود مرتب کیا تھا۔ اُنھوں نے مباحثہ کا نقشہ پہلے سے ہی اپنے ذہن میں تیار کرلیا تھا۔ جب رائے شاری ہوئی تو اُس کا نتیجہ بین اُن کی توقع کے مطابق نکلا۔ ایک شق پر انھوں نے کا نگریس اور دوسری شق پر محول تو اُس کا نتیجہ بین اُن کی توقع کے مطابق نکلا۔ ایک شق پر انھوں نے کا نگریس اور دوسری شق پر الیمانی تاریخ میں آپ پی مثال آپ ہی ہے۔ اس قرار داد کا مطلب تھا کہ جب تک دونوں قو میں آپ سے میں منفق نہ ہوجا کیں کمؤل ابوارڈ برقرار رہے گا۔ اس پر کانگریس نے ابوارڈ اور پچھ عرصے کے لیے میں منفق نہ ہوجا کین کمؤل انوارڈ برقرار رہے گا۔ اس پر کانگریس نے ابوارڈ اور پچھ عرصے کے لیے جدا گا نہ انتخاب کی مخالف ترک کردی۔ مجھ شہی تاریخ ہوئے اور انھوں نے فر مایا کہ بہی شخص ہے جو انگرین اور محنت سے اور ہندو دونوں کے خلاف مسلمانوں کے حقوق کی حفاظت کرسکتا ہے۔ جس دل سوزی اور محنت سے اور ہندو دونوں کے خلاف مسلمانوں کے حقوق کی حفاظت کرسکتا ہے۔ جس دل سوزی اور محنت سے قائد اعظم نے ذاتی مداخلت کر کے مسجد شہید گنج کے قضے کوختم کروایا تھا اُس پر ۱۹۳۹ء کے مار چ یا ایر بل میں اقبال نے قائدا عظم کوخراج عقیدت پیش کیا تھا۔

ا قبال نے اس موقع پر نہ صرف قائد کو گراں قدر مشورے دیے بلکہ قائد کی رہنمائی میں پنجاب صوبائی لیگ کی صدارت کے فرائض بھی انجام دیے۔اگر میں ٹیلی ویژن پران کے الفاظ درست طور پر سمجھ سکا ہوں تو جاویدا قبال نے دوٹوک یہ بات کہ دی تھی کہ اقبال جیسا خود بین اور خود پرست انسان قائدا عظم کے حضور میں ایسے پیش ہوتا ہے جیسے وہ اپنے مرشد کے سامنے پیش ہورہا ہو۔ اقبال کا انتقال ۲۱ اپریل ۱۹۳۸ء کو ہوگیا۔ پاکستان کی جنگ ان کی وفات کے بعد ہی لڑی گئی۔لیکن بجا طور پر یا کتان کو اقبال کا علاقتیل اور قائدا عظم کے آہنی عزم کا نتیجہ قرار دیا جاتا ہے۔

## حرف آخر

آخرییں یہ بتانا بھی ضروری ہے کہ پاکستان کا تصور ایک مقامی مسکے کا مقامی حل نہ تھا، اسے درست طور پر سبجھنے کے لیے اقبال کے آفاقی پس منظر سے آگاہی ضروری ہے۔ اس پس منظر کومولوی عبدالحق نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے:

مسلمان آنے والے دن کے لیے ابھی سے تیار ہوجائیں ،ان میں پھروہی پہلی ہی اسلامی حرارت پیدا ہو، وہی عزم اور وہی ولولے ہوں، وہی مساوات اور اخوت ہو، ان کی منتشر جمعیتیں ایک شیرازے میں بندھ جائیں .....دنیا .....خود شی پر آمادہ معلوم ہوتی ہے۔ ایسی حالت میں کوئی آڑے آسکتا ہے تو وہ اسلام ہی ہے۔ کیونکہ دنیا ایسے نظام کی منتظر ہے جو سرمایہ داری سے پاک ہو، جس میں حاکم وککوم کا کوئی امتیاز نہ ہو، جہاں امیر وغریب ایک ہوں، جس کی تہذیب میں نفسانیت اور تعلیم میں دناءت نہ ہو، جس کا خدا ایک ، آئین ایک، جس کا خیال ایک اور مطمع نظر ایک ہواور جو شروع سے لے کر آخر تو حید ہی تو حید ہواور کہیں دوئی کا نشان نہ ہو۔ ایسا نظام سوائے اسلام کے اور کون سا ہوسکتا ہے۔ وہ وقت دور نہیں جب اسلام کا بول بالا ہوگا۔ دنیا کی اقوام اس کے جھنڈے کے نیچ جمع ہوں گی۔

یا کتان کا قیام اس مقصد کے حصول کے لیے پہلا قدم ہوگا۔اس بلندمقصد کو حاصل کرنے کے لیے قومی اتحاد نہایت لازمی ہے اور قومی وحدت صرف وحدتِ افکار سے پیدا ہوتی ہے۔اس دور میں بہت سی تخ یبی قوتیں مسلمانوں کے قومی اتحاد کو یارہ یارہ کرنے پرتلی ہوئی ہیں۔اگرا قبال کی تحریروں کا بغورمطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ وہ کم وبیش اپنی زندگی کا بہت بڑا حصہ بھی قو توں کےخلاف برسر يريارر ہے۔ بلكه ان كى زندگى ميں شائع ہونے والے آخرى مجموعه كلام ضرب كليم كا ذيلى عنوان بھى یمی ہے۔اسلامی جمعیت کومنتشر کرنے والے عناصر کی تفصیلی فہرست مرتب کرنا تو کسی قدر دوت طلب کام ہے کین ان میں سب سے اہم یہ ہیں: غلامی اور اس کی پیدا کی ہوئی غلامانہ ذہنیت،مغرب کی اندھا دھند نقالی،مغربی تعلیم، قومیت اور جمہوریت کےمغربی تصورات،مسلمانوں میں زہبی شعور کی کی ،اپنی روایات اور ثقافتی میراث سے برگانگی ، نهل کوشی اورتن آسانی \_ان سب باتوں کا ذکر فرداً فرداً ا بنی اپنی جگہ پراس کتاب میں آچ کا ہے۔اقبال کے نزدیک ان کی شاعری مقصود بالذات نہیں تھی بلکہ اس کے ذریعے وہ صرف لوگوں کے دل میں اپنی بات اتار نا چاہتے تھے،موجودہ پاکستان پراقبال کے بہت سے اثرات ہیں۔ان کوملت یا کستانیہ کا قومی شاعر سمجھا جاتا ہے،صرف وہی ایک شاعر ہیں جن کےسب سے زیادہ اشعار یا کتانیوں کی نوک زبان پر ہیں۔ ہمارے ریڈیواور ٹیلی ویژن پر بھی اقبال کے کلام کومعقول جگہ دی جاتی ہے، ثقافتی زندگی کے دوسرے شعبوں پر بھی اقبال کی گہری حیماپ نظر آئے گی۔ ہمارے دستور کے کئی ھے ایسے ہیں جو اسلام کی ان تعلیمات برمبنی ہیں جن برا قبال نے بہت زور دیا ہے، اللہ تعالیٰ کی حاکمیت کا اقرار، اسلامی دنیا سے گہرے روابط کا قیام،عصر جدید کے . تقاضوں کےمطابق اسلامی قانون کی تشکیل نو،احمد بیتعلیم کےمضمرات وغیرہ وغیرہ۔

اس لحاظ سے دیکھا جائے تو اقبال نے نہ صرف ایک نئی ریاست کے تصور کو ایک عملی صورت میں پیش کیا بلکہ ان تمام عوارض کی نشان دہی بھی کر دی جن سے پاکستان جیسا اسلامی معاشرہ پاک ہونا چاہیے۔ پاکتان کے وجود میں آنے سے اسلامی اور عالمی سیاست دونوں پر پائیدار اور دوررس اثرات مرتب ہوئے ہیں، بڑے ملکوں کی سیاسی رقابتوں سے پیدا ہونے والے نتائج سے تعلیم یافتہ پاکتانی بخوبی آگاہ ہیں۔ اسلامی دنیا کے معاملات میں پاکتان نے بحثیت مجموعی مثبت اور مؤثر کردار اداکیا ہے۔ امریکہ اور فلپائن جیسے ملکوں کی مسلمان اقلیتوں کے دلوں میں بھی آزادی کی اُمنگیں کروٹ لینے گئی ہیں اور ان کی آزادی کی تحریکوں نے دنیا کی ہمدردی نہیں تو توجہ ضرور حاصل کرلی ہے۔



## حواشي

- ا۔ عام طور پر یہی خیال کیا جاتا ہے کہ خطبہ الد آباد میں اقبال نے برصغیر میں ایک اسلامی سلطنت کے قیام کا مطالبہ
  کیا تھا۔ اُن دنوں کے حالات میں اس قتم کا مطالبہ پیش کرنا قبل از وقت تھا۔ خطبے کا بہت بڑا حصہ عصری سیاست
  کی تقید اور وقتی مسلم مطالبات کی توضیح پر شتمل تھا، کیکن اسی خطبے میں اُنھوں نے یہ بھی کہا تھا کہ جمجھ برصغیر کے
  شال مغربی علاقے میں ایک مضبوط اسلامی ریاست کا قیام کم از کم اس علاقے کے مسلمانوں کی قطعی تقدیر final
  شال مغربی علاقے میں ایک مضبوط اسلامی ریاست کا قیام کم از کم اس علاقے کے مسلمانوں کی قطعی تقدیر destiny
  اس خطبے کا یہی حصہ عوامی ذہن میں گھر کر گیا اور اس طرح پر ایک علیحدہ اسلامی سلطنت کا تصور مسلم سیاست میں
  داخل ہوا۔ تفصیلات کے لیے دوسرے حصے کے متعلقہ صفحات دیکھیں۔
- اس میں عیسائی پادر یوں کی کوششوں کو بھی بڑا دخل تھا۔ چونکہ پرانے تعلیمی نظام کی روح اسلامی تھی۔اس لیے پادری اس سے چڑتے تھے۔ اُنھوں نے حکومت کو بہت سے عرض داشتیں اس مضمون کی بھیجیں کہ پرانے مدرسوں میں پڑھائی جانے والی کتابیں گلستان اور یہ ستان نوعمر بچوں کے لیے مجرب اخلاق ہیں۔
  - سامداقبال، 'بانگودرا'، کلیاتِ اقبال (اُردو)، اقبال اکادی یا کتان، لا مور، ۲۰۰۲ء، ص۱۰۹
    - ۳- ایضاً، ۱۱۵
    - ۵- ایضاً، ۱۹۳۰
    - ۲- ایضاً ، ۳۷
    - ۷- ایضاً ص۲۷
    - ۸- الضاً عن ۱۰۰
    - 9- ايضاً ص١٠٣
    - ۱۰ ایضاً من
    - اا- الضاً بص ١٠٠
    - ١٢- ايضاً ١٠ ١٢
    - ۱۲۵ ایضاً ص ۱۲۵
    - ۱۲۸ ایضاً ، ۱۲۸
    - ۱۵۱ الضاً بص۱۵۲

ا قبال بحثیت ِمُفكّرِ بإ كتان

111

١٦- ايضاً، ١٦٢

∠ا- ایضاً<sup>م</sup>س ۱۵۸

۱۵۸ ایضاً ص۱۵۸

19- ايضاً ص ١٦٧

٢٠ علامه اقبال، "پي چه بايدكرد"، كليات اقبال (فارى)، شيخ غلام على ايند سنز، ص١٢٠

۲۱ علامه اقبال، كلياتِ باقيات شعر اقبال، ٣١٣

۲۲- علامه اقبال "بانگ درا"، كلياتِ اقبال (أردو)، اقبال اكادى ياكتان ، لا مور، ۲۰۰۱ ء، ٣٣٣

۲۸ ایناً ش۲۸۵

۲۴- ایضاً ، ۲۹۳

۲۵- ایضاً ، ۲۳۸

۲۷- ایضاً ص۲۱

٢٢- ايضاً ١٣٥٥

۲۸- ایضاً ش۲۱۵

۲۹- ایضاً ص۲۹۸

· سامه قبال، 'ارمغان تجاز''، كلياتِ اقبال (فارس)، ص ١٥/٩٤٩ على ما ٩٥/٩٤٩

ا۳- علامه اقبال، كلياتِ باقيات شعر اقبال، ص٥٢٥

۳۲- ایضاً ص۳۵۳

**\$**----**\$** 

## اشاربيه

البيروني:۲۹ الطاف حسين حالي: ٢٣ اليگزنڈر:۵۴ امیرعلی،سید:۵۴ انٹونی میکڈانل:۴۷۷ انجیلز ،فریڈرک:۲۰ انورا قبال قریشی، ڈاکٹر:۴۵ اورنگ زیب:۲۹ بابر،ظهیرالدین: ۵۰ برکن ہیڑ، لارڈ: ۷۷ بلال ،حضرت:٣٣ بوتراب:۲۲ بهادرشاه ظفر:۲۲ بھائی پر ما نند: ۳۰،۲۲ بیل پروفیسر:۴۴ بینر جی:۸۱ پرتاب سنگھ:۸۹

اشخاص آزاد، ابوالكلام: ۲۵ آرنلڈ، پروفیسر:۴۴، ۴۷ آغاخان سوم: ۲۷،۱۲۵،۸۰،۱۲۵،۲۵ اجل سنگھ:۱۰۲ احدسر ہندی: ۲۰۰۰ اشتیاق حسین:۲۲ افلاطون: ٢٨ ا قبال،علامه محمد ڈاکٹر: ۲۰۵۰، ۱۲،۱۱، ۱۲، کا، ۱۹، ایڈمنڈ برک: کا 17,77, 17, 17,77,77, 17, 27, ,02,07,07,07,01,0+,79,71 10,000,000 ۲۲، ۷۲، ۸۲، ۹۲، ۵۵، ۷۵، ۸۵، وک،۲۸،۳۸۸،۵۸، د۸، ۲۸، ک۸، .90.97.97.91.9.09.00 ۲۹، ک۹، ۸۹، ۹۹، ۱۰۱، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰۱، ۹۰۱، ۵۰۱، ۲۰۱، ۵۰۱، ۸۰۱،

117.111.1+9

اكبراله آبادي: ١٦،٦،٥

٨٦، ١٣، ٣٦، ٣٥، ٢٣، ٢٨، 1+1,17,27,77 سلیمان ندوی،سید: ۵۷ سوامی شردها نند: • ۷ سیداحمه شهید، بریلوی:۳۰،۱۲ شاه جهان:۲۲،۲۲ شاه ولي الله: ۳۰ شبلی نعمانی ، مولانا: ۵۸ شريعت الله، حاجي:١٢ شريف مکه: ۵۷،۵۲ شعيب قريثي: ۷۸ شفیع، سرڅر: ۷۷،۸۸،۱۹، ۷۰۱،۸۰۱ تثمس الدين حسن: ٥٩ شهاب الدين غوري: ۲۹ ظفر على خان ، مولانا: ٥٨ ، ٢٥ عبدالحق،مولوی: ۱۰۸،۲۸،۸۵ عبدالقادر، شخ:۱۴، ۲۵، ۴۸ عبدالكريم:٢٢ عبدالمجيد: ٧ عبدالمجيدسالك: ١٨ عطیه فیضی: ۵۸ على امام،سر: ۸۷ على مرتضاً محضرت: ٧٦

غالب:۳۳

پغیمراسلام: ۳۲، ۱،۵۸،۳۷–۲۳، <u>۹۷</u> تیج بهادرسیرو،سر:۹۹ ٹیپوسلطان:۱۲ جارج پنجم:۵۳ جان استور ہل: کا جان سائمن ،سر: ۲۷ جاويدا قبال، ڈاکٹر: ۱۰۸ جائرُل ويلن ٹائن:۵۲ مالی،مولا ناالطاف حسین:۳۸،۲۳،۱۶ حسرت موہانی: ۲۵ حسين احمد مدني ،مولانا: ۲۹ حسين ،سيد: ۵۷ ختم المرسلين: ٩٧ خليل الله، حضرت ابرا ہيمٌ : ۵۷ ديا نند كالحصيا وار:٣٣ رام موہن رائے ، راجہ: ۱۳ رحمٰن،جسٹس ایس اے: ۲۱ رسول الله، پیغمبراسلام:۲۲،۳۲ رنبيرسنگھ:۸۹ ریمز ےمیلڈانلڈ:۸۲ زاراليگز بنڈر:۴۵ سالك،عبدالمجيد: ١٨ سائمن:۸۱ سراج الدوله: ١٢ سرسيد احد خان: ۲۵،۲۲،۱۲،۱۲،۱۲،۱۲،۲۵، افاطمه بنت عبدالله: ۵۷

شارىي كاا

محمر قاسم نا نوتو ی:۱۲ محمودالحسن:۱۲ محمود،سيد: ١٩ مختاراحمرانصاری: 9 ک مسيح:۲۰ مصطفیٰ ﷺ:۵۷ مصطفیٰ کمال: ۵۸ متازحسن: ۴۵ منٹو،لارڈ: ۲،۲۰ک موتى لال نهرو، ٧٤، ٨٨ میاں میر،حضرت:۲۲ مكالے، لارڈ: ۱۵ میکنگر یه ، پروفیسز: ۴۲ میلک:۲۴۴ نيولين بونا يارك: 21 نرود چودهری:۵۲ نوراحمر،سيد: ۱۰۲،۱۰۵ نهرو، يندّت جواهر لال: ۲۳، ۲۹، ۲۹، ۲۰ 91,01,01,00,000 واحد عینی،الیں-اے:99 وٹیکر:۸۸ وقارالملك:۲۷ وكٹورىيە،ملكە: ۲۲،۱۸

فضل الحق،ائے۔ کے: ۸۵ فضل حسين،سر:٩٤،٠٨،٥٠١ قاسم نا نوتوی مجمه:۱۲ قاسم،میر:۱۲ قا ئداعظم-محم على جناح: ۲۱، ۳۷–۳۸، ۷۷، ۷۷، ۸۷، ۹۷، ۹۸، ۸۲،۸۳ ۸۳،۸۳، کارل مارکس: ۲۰ کرزن،لارڈ:۵۱ گارسان د تاسی:۲۳ گاندهی: ۲۸،۲۸،۲۵،۸۲،۹۲،۰۷۸، ۱۹،۷۸،۸۲) 1+7,91,11,17,1,29,21,20 لاجيت رائے، لالہ:۲۷ لوتھین ، لارڈ: ۷۰۱ مارکس، کارل: ۲۰ مالتھوس، یا دری: ۴۵ مالویه، پیژت:۸۲،۷۳،۲۷،۵۵،۲۵،۸۲،۸۲ مجد دالف ثانی، احد سر ہندی:۳۰،۱۲ محبوب الهي ،حضرت نظام الدين اوليا:۴۴ محس الملك،نواب،مولوي مهدي على:۲۴٬۲۳ مُحرِشْفِيع،بير: ۷۷،۸۸،۱۹،۷۰،۱۰۸ محرعلی جناح:۸۲،۸۷،۷۷،۷۷،۷۷،۷۹، وائسرائے:۵۲،۲۰ 1+1.1+2.1+1.91.11.11 مجرعلی،مولا نا:۱۳، ۲۵، ۲۷، ۳۵، ۵۵، ۵۵، ۵۵، ۱۵۰،۷۸،۷۲،۵۵،۷۳،۵۸، وک،

**Λ**٣.ΛΙ.Λ •

ز بوړغجم:۲۴ زمیندار:۲۹،۵۹،۵۵،۲۵ ستيارتھ پرِکاش:۳۳، سول اینڈ مکٹری گزٹ: ۱۰۵ ضربِ کلیم:۱۰۹ علم الاقتصاد: ۴۵،۴۴ فكركى تشكيل نوبهه قرآن مجيد:۵۹،۴۲،۲۸،۲۱ کامریڈ:۵۵ كليات ا قبال:١١٢،١١١ كميونسط ميني فستو: ١٠ کیسری: ۹۰ گلستان:۱۱۱ لائف آف محد:٣٢ لبرڻي: ۷ مثنوی اسرارخودی: ۲۵،۴۸ مقالات:٣٣ همدرد:۲۶ مندو<sup>سنگھی</sup>ن:۲۷ ینگ انڈیا: ۴۷ مقامات آسام:۸۳٬۵۱

ولیم مبنک، لارڈ:۱۴ ولیم میور،سر:۳۲ ویلن ٹائن حیا گرل:۵۲ ہیگل،فریڈرک:۲۸، ۵۲ ہیوم:۱۸

كت**ب ورسائل** آرىيىتاج اور ہندو<sup>سگھٹ</sup>ن:۲۲ ارمغان حجاز:۱۱۲ اسرارِخودی: ۲۵ اسلامی فکر کی تشکیل نو ۳۴۰ الهلال:۵۵ انجيل:۱۴ ما نگ درا:۲۸،۲۸،۲۸،۷۸،۱۲،۱۱۱،۲۱۱ بوستان: ۱۱۱ پس چه باید کرد....:۱۱۲ پیام مشرق: ۸۸ ٹائمنر:۵۲ جاویدنامه:۲۱ جمہوریت کے حدود: ۲۴ حياتِ جاويد:٢٣ خطبات:۲۳ خطبات احدید:۳۶ ر پرے زنٹیو گورنمنٹ: ۱۷

رموز بخودی:۲۲،۲۵،۴۷

119

+0,10,70,70,00,00,F0,7F, 147,141,91,01,141,141

بركن:۵۵

بلجيم: ٥٠

بلقان:۲۲،۵۵،۵۴

بلوچستان: ۲۵،۸۳،۷۷

تبني: ۹۳،۸۳،۷۹،۷۱،۳۳،۱۵

بنارس:۹۰،۲۳ ک،۹۹

بگال: ۲۰،۳۲، ۲۵، ۳۵، ۳۹، ۵۱، ۵۳،۵۲، ۵۳، 

91

بت المقدس: ٩١

یا کشان: ۲۰۵۷،۱۱٬۱۲۱،۲۱، ۲۲،۲۵،۲۵،۳۳٬۲۹ ۵۳، ۲۳، ۳۸، ۳۸، ۵۲، ۱۸، ۱۸، 117.111.11+.1+9.1+1.99

پنجاب: ۲۱، ۲۵، ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۳۵، ۲۳، ۷۷، ۱۸، ۳۸، ۲۸، ۲۸، ۸۸، ۹۰، 1+1.1+0.1+1.1+1.99.97.97

ترکی:۳۸٬۵۵٬۲۵٬۵۵٬۲۸۲

اڻلي:۵۵ احرآباد:۳۷

اڑیسہ:ا۵

افريقه:۵۵،۵۴،۴۹

افغانستان: ٥٠

اقوام متحده: ۲۵

الهآباد:۱۱۱،۹۲،۹۵،۹۳،۹۱،۸۵،۸۲،۷۸،۱۱۲

امرتسر:۵۸

ام یکه:۲، ۱۱۰،۴۹،۱۱۱

اناطوليه:۵۲،

اندُيا: ۱۵،۲۲، ۳۵، ۳۷،۸۳، ۸۳، ۸۳، ۸۸، ا بنگال مغربی: ۵۱

97,97,19

70,70, 20, 10, 60,71, 61, 91,10

ایران:۴۹،۲۲

ایشا:۲۹،۴۹،۲۹

بحيره روم:۵۴

پرصغیر: ۲، ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۵، ۱۵، ۱۸، ۱۹، ۲۲، ۲۰،

۵7, ۲7, ۲2, ۲9, ۲4, ۲4, ۲4, ۲4, ۲4,

۷۱، ۸۹، ۲۵، ۳۵، ۵۳، ۵۲، ۲۵،

10,74,74,77,77,77,17,17,

٣٨، ۵٨، ٢٨، ١٨، ٠٩، ١٩، ٥٩،

11161+161+161+161+16161

برطانيه (مزيد ديكھيے انگلتان): ١٤، ١٨، ٣٩، | جامع متجد: ٥٠

شالی هندوستان:۲۲ شمله: ۲۰،۵۸،۲۰ طرابلس:۵۵،۵۵ عرب:۲۵،۵۲،۵۲،۵۲ علی گڑھ: ۱۲، ۱۹، ۲۲، ۳۹، ۳۸، ۵۸ غزني:۲۹ فرانس: ۲۳،۱۷۲،۲۳۹ ۵۲،۵۰،۴۵ فلیائن:۱۱۰ فلسطین:۹۱،۸۲ فيصل آباد: ۲۸ قسطنطنيه: ۵۲ كالمهاوار:۳۳ کان پور:۳۶،۱۵،۸۸،۰۹ کراچی:۹۲،۷۲ کشمیر:۹۰،۸۹،۸۲،۸۴ کشمیر، جمول:۹۰،۸۹ کلکته:۱۵۱،۵۵،۵۳،۵۲،۲۱،۱۸،۱۵۱،۸۵ 10,14,11,29 كوباك:۳۳،۱۵،۳۵،۰۹ لال قلعه: ۲۲ ال بور: ک، ۲۷، ۲۹، ۳۳، ۳۳، ۵۵، ۵۹، ۵۰ 1-14,000,000,000,000,000

> 11711111144140 لكصنو :۱۰،۲۰،۹۳،۸۸،۷۲،۲۵،۲۱

جرمنی:۲۶،۷۶،۴۶،۴۶،۵۵،۵۲،۵۹،۵۹،۰ جزيره نمائے عرب: ۵۷،۵۷ حليال والإباغ: ٦٨ چوراچوري: ۲۹،۲۸ قاز:۲۱،۵۸،۵۷،۲۸،۱۱۱ حرم کعبه: ۲۳،۱۱،۳۸ دریاےراوی:۸۱ دکن:۲۱م د بلی، د تی:۲۲،۲۱، ۲۹، ۴۳،۴۴،۵۳،۴۵، ۲۰،۳۷، 14.74.64 د يوبند: اس ڈھا کہ: **۲۵** ڙيو*س ر*وڙ: ۵٠١ رژ کی:۲۲ روس:۴۹،۵۴ روم (روما): ۵۴،۴۸ سابرتی:۳۷ سرحد: ۷۲،۸۱،۷۷ سسلی، جزیرہ: ۴۹ سمرنا:۲۵ سنده: ۹۳،۸۳،۲۹،۲۸ سیورے: ۵۵ شاہی مسجد: ۱۳۳، ۴۵

شال مغربی صوبه:۲۲۴

اشارىي ١٢١

يورپ: ۲، ۱، ۲، ۲، ۲، ۳، ۳، ۲، ۲، ۴، ۵، ۵، ۵، دی. ۱۵،۲۵،۵۵،۵۵،۵۲،۵۲،۲،۱۰۱

يو-يي:۲۸،۲۸،۲۸

## ادار بےاور شیمیں

آربیهاج:۲۹ آل پارٹیز کمیٹی:۸۷ آل پارٹیز مسلم ایج کیشنل کا نفرنس:۳۵ آل پارٹیز مسلم کا نفرنس:۷،۹۴،۸۴،۸۴،۸۹،۱۳۵

اسلامی جمعیت:۱۰۹،۲۳

اسلاميه کالج: ۲۹

ا قبال ا كادمي بإكستان: ١١٢

ا قبال لٹریری ایسوسی ایشن: ۴۸

امپيريل کونسل: ۲۰

انڈین سول سروس: ۱۸

انڈین نیشنل کانگرس: ۱ے، ۱۸، ۱۹، ۲۲، ۲۲، ۲۲،

۷۲، ۲۸، ۵۵، ۲۲، ۲۸، ۵۵، ۲۷،

۷۵، ۸۷، ۹۷، ۹۸، ۸۲، ۸۲، ۸۳، ۸۳،

1+1.1+1.1+1.19.10

ایسٹ انڈیا تمپنی:۳۵،۲۲،۱۵،۱۴

ایم –اے – اور کالج ،علی گڑھ: ۳۵

برطانوی یارلیمن: ۷۷، و۷، ۷۰۱

برطانوی پر یوی کوسل:۵۴

برطانوی جوڈیشل تمیٹی:۵۴

لندن:۹۱،۸۸،۸۱،۵۴،۱۵

ليبيا: ۵۵

مالابار:12

متھر ا:۳۳

مدراس: ۱۵

مدينه:۳۳

مرزايور:۹۰

مسجد شهید گنج ۱۰۸،۸۴

مشرق:۵۴

مصر: ۱۱،۵۵

مغرب:۲۹، ۳۱، ۳۷، ۴۷، ۴۹، ۵۳،۵۳،۵۳، ۵۹،

149,21,77,77,11

مغل بوره: ۸۲

مکہ:۲۵،۵۵

ملتان:۲۱،۲۸،۰۱

وسط ایشیا: ۲۹

ويانا: ڪا

بالينڈ: ۵۰

مائیڈل برگ:۲<sup>۸</sup>

هندوستان: ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۹، ۳۳، ۳۵،

۷۳،۱۳،۳۳،۳۳،۰۵۰،۵۳،۵۷،۲۰

12,62,72,22,12,62,41,

۵۰،۹۵،۹۵،۹۴،۹۰،۸۵ ما،۵۰۹۵،۹۳،۹۰۰ مند، جنونی: ۲۰۳۰-۱

سول سروس: ۵۱ علی گڑھ کالج، ایم -اپے-او: ۲۲،۲۲، ۳۱، ۳۵، غلام على ايند سنز ، لا هور:١١٢ فورٹ ولیم کالج:۲۱ فیڈریل تمیٹی:۹۱ قادیانی فرقه: ۹۸ قدامت پیندیارٹی:۲۷،۷۷

كأنكرس آف برلن: ۵۵ كليساك انگلستان: ۲۰،۵۷،۳۳، کیمبرج، یونی ورسی:۴۶ گورنمنٹ کالج لا ہور:۴۴ لا مور مائی کورٹ:۳۳ لېرل يار ئې:۲۰۵۲ ۲ لندن يوني ورسي: ١٥ ليبريارڻي:٢٧،٧٧

کلکته یونی درسیی: ۱۸

ليگ آف نيشنز: ٢٧

مالوبية نشرل هندو كالج بنارس: ۴۸

مجلس انتظامیہ (وائسرائے): 49

مجلس خلافت: ۷۹،۶۸،۵۲، ۲۵،

مدرسه رحيميه: ۳۰ مرکزی قانون ساز اسمبلی: ۱۹، ۲۴، ۲۴، ۲۸، 14.71.77

برطانوی حکومت (حکومت برطانیه): ۱۳، ۱۸، منثرل مندوکالج بنارس: ۲۸ +7,17,10, PB, AY, +2,12,72, کے، الم، ۱۲، ۵۲، ۵۸، کم، ۱۹۲،۸۸ 100,000

برطانوی سلطنت:۹۵،۱۴ برطانوی عدلیه:۴۵ برطانوی لیبرحکومت:۲۷،۷۷، ۹۱،۷۷ برطانوی مسلم لیگ:۵۴ برطانیه کے دارالعوام: ۲۰۱۷ یار لیمانی حکومت: ۲۴،۱۸ يارليمنك: ۶۲،۷۲،۷۷، ۱۰۷، ۹۱،۸۲،۷۹،۷۰ ير يوي كوسل:۵۳ پنجاب اسمبلی:۸۱ پنجاب کوسل:۹۹ پنجاب کیسلیٹو کوسل:۹۹،۸۲ پنجاب یونی ورسٹی: ۱۰۲،۲۷ نیلی ویژن: ۱۰۹،۱۰۸ جناح مسلم ليك: ٨٠ حکومت ہند: ۸۸،۲۰ دارالامرا: ۷۷ د بلي کالج:۲۲ د بوبند: ۳۱ ڈوگرہ حکومت: ۹۰،۸۹ ڈی-ایے-وی کالج:۲۲ سائنش فك سوسائش: ۳۱،۲۳

سلطنت عثمانیه:۵۴

122

آپوروویدک علاج:۱۰۱

اتجاد: ۲۷، ۳۵، ۳۸، ۱۹، ۳۸، ۸۸، ۹۸، ۲۵، ۵۵، ۲۰، ۲۸، ۲۵، ۱۷، ۳۷، ۲۷، 1+011+769A6946966A66A16A+ 1+9:1+4

اجتهاد:۴۵،۲۰۱

اردواخبارنويسي:۵۹،۵۱،۲۵

اردوزبان: ۲۲،۲۲،۳۲،۲۵،۲۲، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ٣٣، ٣٥، ٢٦، ٨٣، ١٩، ٩٩، ٢٩، 117,111,27,72,111,711

استعار:۱۹

اسلام: ۲، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۱۳، ۲۳، m, ηm, γm, μη, Δη, ρη, 10,70, 20,00,00,00,000 ۵۲, ۲۲, ۷۲, ۸۲, ۱۷, ۵۸, ۲۸, 1+9,1+4,99,91,94

اسلامی تحریک: ۵۶،۳۱،۳۰ اسلامی تهذیب:۵۹،۴۴ اسلامی ثقافت:۹۸،۲۱ اسلامی جمعیت:۱•۹،۲۳

اسلامی دنیا: ۱۲، ۳۵، ۴۸، ۴۸، ۱۰۰۱ اسلامی

اسلامی روایات:۱۳۳

اسلامی ریاست: ۹۵:۱۱۱

اسلامی سیاست: ۸۲،۸۳،۲۳،۵۴،۳۵

مسلم پریس: ۸۵ مسلم کانفرنس:۲، ۷۹، ۹۴،۸۴،۸۰،۷۵ ا تین: ۱۰۵،۷۵ مسلم لیگ: ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۷، ۵۷، ۷۵، ۷۵، ۷۵، ۲۰، ۲۸ ا تنین جدوجهد: ۵۲ 

مسلم لیگ (جناح):۷۲،۸۴،۷۹ مسلم مسلم ليگ (شفيع): ۷۷ مغل پوره انجينئرنگ کالج:۸۲ میڈیکل کارلج آگرہ:۲۲ ميونخ يوني ورسي: ۲۲ منوپل تمیٹی: 19 وليم كالح كلكته:٢١ هندو پرلیس:۱۷،۰۸

مندو مهاسیها: ۲۱، ۲۷، ۵۷، ۵۷، ۲۷، ۸۷، 15.4.49

بو- نی گورنمنٹ:۴۴

## اصلاحات وواقعات وتحريكات

آپکاری:۱۰۱

آ دمت:۹۴

آزادی:۱۲، که، ۳۹، ۳۱، ۳۳، ۵۲، ۵۵، ۵۷، ۷۲، ۲۲، ۲۷، ۲۵، ۵۸، ۴۹، ۲۹، 11+11+1491

آربههاجی رویے:۴۳ آل انڈیا فیڈریش:۹۴،۹۳،۹۲،۹۱،۸۳،۸۲،

آمریت:۲۴٬۵۲

برہمن:۲۰۳۱،۳۳،۳۲،۳۳، ۱۰۳،۷۵،۵۷،۳۰۱ بندے ماتر م:۲۰۳۱ پار لیمانی حکومت: ۲۳،۱۸ پار لیمانی نظام: ۲۱ پار لیمانی نظام: ۲۱ پرسل لا:۸۸ پربلی جنگ عظیم: ۵۵،۳۹،۲۷،۵۷ پربلی گول میز کانفرنس: ۹۲،۸۷،۸۲،۸۲،۸۲ تجاویز د، ملی: ۷۵،۸۷،۳۸،۲۸،۷۲، ۸۹،۸۹،۳۸،۲۲

تحریک عدمِ تعاون: ۲۸،۳۳،۲۸، ۸۹، ۹۲، ۹۹، ۷۵،۱۷،۳۷،۷۸

> تحریک شمیر:۸۴ تحریک آزادی:۱۲،۵۵ تحفظ خلافت:۵۸

ترک:۷۹،۵۵ تقسیم بنگال:۲،۵۳،۵۲،۵۱،۳۹،۲۵،۲۰

توحید:۳۳،۱۲،۷۷،۹۰۱

تهذيب: ١٥،٢٣، ٢٩، ١٤، ٣٨، ٢٩، ٩٩، ٩٩، ٥٠،

1.9.21.21.21.21.09.01.00

تهذیب حجازی:۴۹

تهذیب وتدن: ۸۷

جمهوریت: ۱، ۱۹، ۲۰، ۲۳، ۲۳، ۲۴، ۱۲، ۱۲، ۸۲، ۸۲،

۱کژیت: ۱۲، ۱۵، ۱۸، ۲۰، ۲۱، ۲۷، ۲۸، ۲۸، ۲۳، ۲۸، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۰۰۵ در ۲۰

الحاد:۲۱،۱۲: ۹۵،۲۱،۲۱ الکش:۲۰: ۲۰ امریکی جنگ آزادی: ۱۷ امریکی جنگ آزادی: ۱۷ امومت: ۴۵ انڈیا بل: ۸۹،۸۲۲ انڈین کوسلوا کیک: ۱۹ انقلاب فرانس: ۱۷ انگریزی زبان: ۱۱،۳۱،۳۱، ۱۵، ۱۵، ۱۸، ۲۲،۲۰، ۹۵، ۹۵، ۹۵، ۹۵، ۹۵، ۱۹، ۹۵،

۱۰۰۰۹۸ اینگلوسیکسن قانون:۱۳ بالشوزم:۵۹ بالشویک:۵۹ اشارىي اشارىي

سوشلسك: ۲۱، ۲۰،۵۹ 1+9,1+1,94 ساست: ۵،۲،۲۱،۴۵،۲۵،۲۲،۵۲، ۲۵،۵۷ جنگ بلقان:۶۲ 17", 11.01.02.00", 0T.01.79 جنگ طرابلس: ۵۷ ۵۲، ۸۲، ۹۲، ۳۲، ۳۲، ۵۷، ۲۷، چوده نکات: ۸۴،۸۰،۲۱ وک، ۱۸، ۳۸، ۵۸، ۲۸، ک۸، ۹۲، و، حاكميت:١٠٩، ٢٥ ٣٩، ٩٩، ١٠١، ٢٠١، ٩٠، ختم نبوت: ۹۹،۹۷ 11111+11+71+2 خطبهاليرآباد:۱۱۱،۹۲،۹۵،۹۱،۱۲ سیرت:۲۲،۲۵،۵۹ شریعت اسلام:۲۰۹۲،۲۹،۲۱،۴۲ دستور: ۲۰۲۰،۲۹ ، ۲۰۲۵ کی ۸۱، ۸۸ ، ۸۸ ، ۸۸ ، ۸۸ شمله دیونیش: ۵۸،۲۰ 1+9,1+1,91,91 شودر:۱۰۳۰ دستور یا کستان: ۲۵ صوبائی عصبیت: ۳۵ دنیا سالام: ۲۹، ۲۷،۵۸،۵۷،۵۲،۵۷، ۹۷،۲۲،۵۸ طبقاتی جنگ: ۲۱ دوسری گول میز کانفرنس:۹۱،۸۵،۸۲ طبقاتی کش مکش کا نظریه: ۲۰ وهريت:۵۲ عرب:۲۵،۵۵،۲۸،۲۸ د س:۲۱،۸۲۲،۲۹،۲۸،۳۲ عربی تهذیب:۲۹ روسی انقلاب: ۲۰ عر بی زبان:۲۹،۲۸،۲۳،۲۲،۱۵ رولٹ کیٹ:۵۲ علم الاقتصاد: ۴۵ رولٹ بل: ۲۸ عوا می تنظیم:۱۰۲۰۱۸ سابرمتی آشرم:۳۷ عيسائيت:۳۲،۱۵،۱۳۳ سائمن رپورٹ:۹۱،۸۱ عيني فلسفه: ٧ سائمن کمیشن:۹۴، ۱۰۷ فارسی زبان: ۱۳، ۱۵،۲۲،۳۲، ۲۸، ۲۷، ۲۸، سائنس:۱۲،۳۲،۳۲،۱۱،۷۱۰ 117,40,41 سناتنی فرقه:۳۳ فرقه پرستی:۵۷ سنسکرت زبان:۳۳ سنگھٹن:۴۷ فلسفه: ۲۳،۵۸،۴۷،۴۲،۳۲،۱۵ فيڈرل نظام:۹۳

فیڈریش: ۱۰۷،۹۳،۹۳،۹۲،۸۳،۸۲

سوشلزم: ۲۱، ۲۰، ۲۹

کلچر:۱۰:۸۴ کلیسا:۳۳،۵۷،۳۳ کمونل ایواردٔ:۲۰،۸۲،۸۲، ۵۸، ۵۰۱،۸۰۱ گول میز کانفرنس: ۸۲،۸۵،۸۲،۸۱،۸۹،۸۲،۸۸، 94,91,12 لاندببيت:۲۱،۵۲ لسانی عصبیت: ۲۸ لكصنوً بيك : ٩٣،٨٨،٧٢،٧٥٤ لگان:۵۲،۵۲۸،۰۰۱،۱۰۱ مادیت:۳۱ متحده قومت:۱۰۳ مخلوط طرز انتخاب: ۲۱، ۷۷، ۸۸، ۸۳، ۸۸، ۲۸، 95.11.12 نزېب: ۱۲،۵۱،۲۱، کا، ۲۷،۲۹،۴۹، ۳۲،۳۱،۳۲، ۲۵، ۵۹، ۲۰، ۱۲، ۳۲، ۳۵، ۹۸، 1.9.1.7.91.92.10 مرکزیت:۲۲،۵۷،۴۸،۳۲،۳۵ مساوات: ۱۰۸،۳۳۲، ۱۰۸ مسلم اقلیت: ۱۰۳،۹۸،۸۴،۸۳،۳۵ سلما کثریت:۹۳،۸۸،۸۲،۸۳

سیاست: ۲۷،۲۸،۵۰۱،۱۱۱

قادياني مسَله: ٩٢،٨٦، ٩٤، ٩٤ قاد یانیت: ۹۸ قانون شریعت:۹۴ قراردادلا بور: ۱۰۸،۸۹،۸۸،۲۳،۱۸،۸۹،۸۰۱ قوم: ۱۳۱۰، ۱۵، ۲۱، ۱۸، ۲۰، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۸، و۲، ۴۳، ۲۳، ۱۳، ۲۳، ۲۳، ۲۵، 70, 20, 10, Pa, Ir, 7r, 7r, 74, 24, 24, 24, 27, 27, 27, ۷۷، ۸۷، ۹۷، ۴۸، ۴۸، ۲۸، ۲۸، ۷۸، ۸۸، ۲۹، ۵۹، ۲۹، ۷۹، ۸۹، 1+2,1+4,1+14,1+14,1+16,99 قوم پرستی:۴۸،۱۸،۴۸،۷۵،۲۸،۳۸،۱۰۱ قومی اوراجتاعی زندگی: ∠۹ قومى تشخص:۱۳،۱۳، ۱۸، ۱۹، ۱۹، ۲۵،۲۱، ۸۰،۲۵،۲۵ قومی تعلیم: ۷۸ قومی روایات: ۱۵ قومی زبان:۲۵،۲۳، ۲۸،۳۸،۳۸ ک قومی زندگی: ۹۲،۸۴،۵۹،۵۸،۳۸ وی ۷۰ قومی وحدت:۱۰۹،۲ قومی وطن:۱۱،۱۱ قومیت: ۱۲، ۱۷، ۲۷، ۳۵، ۳۷، ۳۷، ۲۷، ۲۱ 77, M, +0, A0, P0, +1, 11, TY, YY, YY, NY, NA, +P, YP, 1+9,1+0,1+11,0+1

اشارىيە 114

نیشنلزم: ۱۷، ۱۷، ۳۸، ۴۵، ۵۸، ۵۸ واردها کی تعلیمی سکیم:۲۱ وحدت: ۲، ۳۰، ۳۵، ۴۴، ۵۰، ۵۱، ۵۹، ۵۱، ۲۷، 1+9,90 وي: ۹۸ وطن: ۱۱، ۲۱، ۲۹، ۴۵، ۴۷، ۴۵، ۴۸، ۵۲،۵۰، 99,77,77,09,00,02,07 وطن برستی: ۵۰ وطنيت: ۴۸،۵۰،۴۸ هندوقوم: ۵،۳۱، ۱۲، ۲۲،۲۳،۲۵،۲۲، ۲۲، ۲۲، 11, PT, PT, PT, PT, PT, 177, 16, 10, + 2, 12, 72, 72, 72, 62, 72, ۸۸، ۹۸، ۴۹، ۹۳، ۹۳، ۹۲، ۸۹، 1.1.4.1.4.1.0.1.0.1.1.1.1.1.1 ہندو مذہب:۲۲،۳۳،۳۲۲ ہندومعاشرے:۳۳،۳۴،۲۹ *ہندی زبان: ۱۱،۲۳،۲۳، ۲۷، ۲۷، ۲۸، ۲۹،* 29,99,4Z هندی قومت، هندو، هندوستانی: ۲۲، ۲۷، ۲۹، 1.00,10,100,100,000 *مندی مسلمان:۵۳٬۳۸٬۲۹،۱۱* يوريى معاشرے: ۵۹ یور نی نیشنلزم: ۲۳۸،۳۸۰ ۵۰،۳۸

مسلم قومیت: ۱۷، ۲۸، ۳۵، ۴۷، ۴۷، ۴۸، ۴۱، | نهرور پورث: ۸۸، و۸، ۸۱، ۹۱، ۸۱، ۹۱، 1+0,94,44,42 مسلم لیگ: ۸۲،۸۰،۵۵،۵۵،۵۵،۵۵، کا، ۸۲،۸۰، واحدنیت: ۹۷،۳۴ 1.7.1.7.7.1. مسلم معاشرے: ۲،۱۰۵،۸۵،۵۰۱۰۲۰۱ مسلمان اقليت:۲۷،۸۸،۰۱۱ مسلمانان هند: ۷۹،۸۹،۸۹ مسكه خلافت: ٦٨ مسكة فلسطين:٨٦ مسَلَّهُ شمير: ۹۰،۸۲ مشنری سکول:۱۵،۱۴،۱۳۳ معاہدہ سیورے: ۵۷ مغرب کی تهذیبی اور سیاسی برتری:۹۸،۳۱ مغربی تصورات: ۱۰۹،۳۷ مغربی تهذیب: ۵۳،۱۷ مغربی جمهوریت: ۱۹،۱۹، ۳۷، ۲۴،۳۸ ملت: ۴۳،۳۸، ۲۸، ۸۸، ۵۸، ۲۲،۲۲،۳۲، 1+9,99,90,9+,74 ملكت: ١٠٠ مویلا: ۵۷ ناموس پنجمبر: ۲۳،۷۵ نبوت: ۱۹۹،۹۸،۹۷،۲۷،۳۲،۳۸۹،۹۹ نشاة ثانيه:۴۴ نظام تعليم : ۲۱،۱۵،۱۴، نفس:۲۲،۲۴